
179 

TINJAUAN TERHADAP LEGALISASI ABORSI 
 

1Agus Ilan, 2Jamin Tanhidy 
1Mahasiswa Teologi STT Simpson, 2Dosen Teologi STT Simpson 

1noelagus12@yahoo.com, 2jamintan92@gmail.com 

 
ABSTRAK 

Baru-baru ini pemerintah R.I. mengeluarkan suatu Peraturan 
Pemerintah (PP) Nomor 61 Tahun 2014 tentang Kesehatan 
Reproduksi. Namun, sebenarnya PP ini mengatur tindakan aborsi 
yang dilakukan dengan alasan indikasi kedaruratan medis dan 
korban akibat pemerkosaan. Tentu saja hal ini menuai pro dan 
kontra bagi banyak kalangan. Orang Kristen tetap konsisten 
menjadikan Alkitab sebagai pedoman tertinggi iman Kristen yang 
tentunya sulit menerima semua alasan apa pun yang melegalkan 
aborsi itu dilakukan.  
 
Kata Kunci: Legalisasi Aborsi, Tinjauan Etis 

 

PENDAHULUAN 
Aborsi sudah marak terjadi di seluruh dunia. Di Amerika Serikat, 

misalnya, aborsi sudah dilegalkan sejak tahun 1982. Di Indonesia 
secara khusus,  pada tahun 2014 ini pemerintah R.I. mengeluarkan 
suatu peraturan yang melegalkan kasus aborsi (yang sebelumnya 
dilarang diberlakukan di Bumi Pertiwi ini).1 Akibatnya kasus aborsi 
kembali marak diperbincangkan dan menyeruak ke permukaan seiring 
dengan dikeluarkannya Peraturan Pemerintah (PP) R.I. Nomor 61 
Tahun 2014, tentang Kesehatan Reproduksi, khususnya Bab 1, Pasal 2, 
poin b mengenai izin melegalkan aborsi terkait kasus “Indikasi 

                                                             
1Sebelum dikeluarkannya PP Nomor 61 Tahun 2014, pemerintah Indonesia 

bersikap sama dengan pemerintah Filipina, Kolombia, Belgia dan Belanda melarang 
tindakan Abortus, tanpa pengecualian, lihat. Dorothy I. Marx, Itu’Kan Boleh? (Bandung: 
KH, 1984), 72. 



Agus Ilan dan Jamin Tanhidy, Tinjauan Terhadap Legalisasi Aborsi 
 

180 

Kedaruratan Medis” dan “Kehamilan Akibat Perkosaan”. PP tersebut 
disahkan oleh pemerintah demi melaksanakan ketentuan Pasal 74 ayat 
(3), Pasal 75 ayat (4), Pasal 126 ayat (3), dan Pasal 127 ayat (2) 
Undang-Undang Nomor 36 Tahun 2009 tentang Kesehatan. Dampak 
dari diterbitkannya PP Nomor 61 Tahun 2014 tersebut banyak menuai 
Pro dan Kontra dari berbagai kalangan. Bahkan Ikatan Dokter 
Indonesia (IDI) dan Komnas Perlindungan Perempuan Indonesia (KPPI) 
ikut menolak hal ini. 

Lebih jelasnya, berikut akan diuraikan isi PP Nomor 61 Tahun 
2014 Pasal 31 ayat 1 dan 2 yang berbunyi sebagai berikut:  

(1) Tindakan aborsi hanya dapat dilakukan berdasarkan:  
a. indikasi kedaruratan medis; atau  
b. kehamilan akibat perkosaan.  

(2) Tindakan aborsi akibat perkosaan sebagaimana dimaksud pada 
ayat (1) huruf b hanya dapat dilakukan apabila usia kehamilan 
paling lama berusia 40 (empat puluh) hari dihitung sejak hari 
pertama haid terakhir.   

Soal tindakan aborsi terkait indikasi darurat medis sudah banyak 
Negara Maju (seperti negara-negara di Barat/Eropa maupun Asia) 
mempraktekkan hal ini. Namun demikian, kasus darurat medis masih 
menyisakan problema dilematis dan kemanusiaan yang tak kalah 
penting untuk dibahas pula. Yang menarik ialah alasan dilegalkan 
aborsi karena kasus perkosaan yang marak terjadi. Bagaimana 
seharusnya, gereja atau orang percaya kepada Kristus menanggapi dan 
menyikapi PP tersebut di atas?! Tulisan ini bermaksud menyikapi dan 
menilai secara obyektif  PP nomor 61 Tahun 2014 dari sudut pandang 
etika Kristen.  Oleh karena itu, pembahasannya akan dimulai dengan 
membagi dua bagian utama, yaitu sebagai berikut: 

 



Jurnal Simpson, Volume I, Nomor 2, Desember 2014 
 

181 

PERTAMA, TINJAUAN ETIS-KRISTEN TERHADAP 
LEGALISASI TINDAKAN ABORSI KARENA INDIKASI 
KEDARURATAN MEDIS 

Guna menyikapi secara etis-teologis tentang kasus tindakan 
aborsi dengan alasan indikasi darurat medis yang menjadi alasan 
pemerintah melegalkan praktek aborsi sebagaimana yang tertuang 
dalam PP Nomor 61 Tahun 2014 Pasal 31 ayat 1 huruf  a, maka perlulah 
dipahami terlebih dahulu apa yang sesungguhnya dimaksud dengan 
indikasi “Kedaruratan Medis” itu sebenarnya. Dalam Pasal 32 ayat 1 
dari PP Nomor 61 Tahun 2014 dijelaskan tentang apa yang 
sesungguhnya yang dimaksud dengan indikasi darurat medis itu  yang 
berbunyi sebagai berikut: (1) Indikasi kedaruratan medis sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 31 ayat (1) huruf a meliputi: a. kehamilan yang 
mengancam nyawa dan kesehatan ibu; dan/atau b. kehamilan yang 
mengancam nyawa dan kesehatan janin, termasuk yang menderita 
penyakit genetik berat dan/atau cacat bawaan, maupun yang tidak 
dapat diperbaiki sehingga menyulitkan bayi tersebut hidup di luar 
kandungan. 

Menyimak bunyi uraian Pasal 32 ayat 1 huruf a dan b di atas, 
dapat ditarik kesimpulan tentang apa yang dimaksud dengan indikasi 
“Kedaruratan Medis” ialah Pertama, kondisi dimana seorang ibu yang 
akan melahirkan dan kemudian dalam proses persalinan tim dokter 
mengindkasikan bahwa Si Ibu  terancam keselamatan jiwanya karena 
alasan medis, sehingga demi menyelamatkan nyawa Si Ibu, maka dokter 
diizinkan melakukan Aborsi (tentunya dengan kemauan pasien dan 
atau seizin suaminya, lihat Pasal 35 Ayat 2, huruf c dan d)2. Kedua, 
                                                             

2Dalam PP Nomor 61 Tahun 2014, Pasal 35 ayat 1 dan 2, huruf c dan d 
menjelaskan demikian: (1) Aborsi berdasarkan indikasi kedaruratan medis dan 
kehamilan akibat perkosaan harus dilakukan dengan aman, bermutu, dan 
bertanggung jawab. (2) Praktik aborsi yang aman, bermutu, dan bertanggung jawab 
sebagaimana dimaksud pada ayat (1) meliputi: a. dilakukan oleh dokter sesuai dengan 
standar; …c. atas permintaan atau persetujuan perempuan hamil yang bersangkutan; 
d. dengan izin suami, kecuali korban perkosaan;  



Agus Ilan dan Jamin Tanhidy, Tinjauan Terhadap Legalisasi Aborsi 
 

182 

kondisi darurat medis juga berarti tindakan Aborsi yang dilakukan 
karena janin atau bayi yang dikandung oleh seorang wanita hamil  
terindikasi mengidap penyakit genetik, atau cacat bawaan yang 
mengakibatkan janin tidak dapat hidup normal atau mengalami 
kesulitan hidup sebagai manusia normal pada umumnya setelah 
dilahirkan. Oleh karena itu, aborsi dapat dilakukan asalkan ada 
persetujuan dari pihak pasangan suami-istri yang bersangkutan. 

Dari kesimpulan di atas, maka dapat dipahami bahwa indikasi 
kedaruratan medis dapat dikategorikan dua kasus utama yaitu: Kasus 
Aborsi Disebabkan Nyawa Wanita/Ibu Hamil Terancam Maut dan Kasus 
Aborsi Disebabkan Janin Menderita Penyakit/Cacat Bawaan. Untuk itu 
yang pertama akan dibahas adalah kasus aborsi yang dilakukan dengan 
alasan nyawa seorang ibu terancam kematian (maut) jika melahirkan 
bayinya. 

 
Kasus Aborsi Disebabkan Nyawa Wanita/Ibu Hamil Terancam Maut 

Meskipun kasus aborsi yang dilakukan dengan alasan demi 
keselamatan nyawa seorang ibu atau wanita yang sedang menghadapi 
proses persalinan bukanlah kasus yang baru (karena banyak negara di 
dunia saat ini sudah melegalkannya dan diatur oleh Undang-Undang), 
namun kasus ini tetap saja masih menjadi bahan perdebatan yang 
hangat, khususnya terkait “Hak Mencabut Nyawa Janin/Bayi” yang 
dikandung seorang wanita (apalagi kalau bayinya sehat dan layak 
untuk hidup). Kasus ini seolah-seolah menimbulkan dilema, mana yang 
hendak dipertahankan, nyawa Si Ibu atau Si Bayi (seperti makan buah 
Simalakama). Namun demikian, tentunya alasan indikasi kedaruratan 
medis dalam kasus ini pun masih dapat diperdebatkan, khususnya 
bagaimana jika tetap mempertahankan kedua-duanya, meskipun nyawa 
Si Ibu terancam?! Toh dokter bukan Tuhan yang tahu pasti apa yang 
akan menimpa hidup seseorang, sebab hidup atau mati ada di dalam 
tangan Yang Mahakuasa?! Oleh karena itu, seiring dengan banyaknya 
kasus serupa di atas terjadi, kenyataannya tetap saja banyak pihak yang 



Jurnal Simpson, Volume I, Nomor 2, Desember 2014 
 

183 

tidak menyetujui alasan seorang dokter menghilangkan nyawa seorang 
anak atau bayi demi menyelamatkan nyawa ibunya. Norman L. Geisler, 
seorang pakar etika Kristen, contohnya, dalam hal ini berpendapat 
bahwa “Jika embrio itu manusia, maka meskipun ratusan ibu selamat, 
tidak membenarkan pembunuhan terhadap jutaan bayi.”3 Pendapatnya 
ini didasarkan pada fakta di lapangan yaitu kasus serupa yang terjadi di 
Amerika Serikat, dimana statistik mencatat bahwa “…angka kematian 
ibu akibat melahirkan hanya 1:10.000 kelahiran, atau 1/100 dari 1%... 
Tetapi angka kematian bayi karena aborsi yang berhasil baik adalah 
100%...Aborsi mengambil 1.500.000 bayi setiap tahunnya di Amerika 
Serikat.4 

Jika melihat survey yang dilakukan Geisler di atas (meskipun 
berpatokan pada statistik angka kematian ibu akibat melahirkan yang 
terjadi di Amerika Serikat), namun sesungguhnya hal ini pasti tidak 
jauh berbeda dengan belahan dunia lainnya. Oleh karena itu, dapat 
diambil kesimpulan bahwa sesungguhnya kasus indikasi kedaruratan 
medis menyangkut keselamatan seorang ibu saat melahirkan, angkanya 
belum menimbulkan dampak etis yang signifikan bagi kehidupan 
manusia, bila dibandingkan dengan kasus kematian bayi akibat aborsi 
yang sangat signifikan angkanya. 

Selanjutnya,  meskipun dunia medis dan pemerintah menyetujui 
dan melegalkan aborsi demi menyelamatkan nyawa ibu atau wanita 
hamil, namun sebagai gereja atau orang Kristen mesti berhati-hati dan 
konsisten menyatakan sikap menolak hal ini. Alasannya, jika ditinjau 
dari sudut pandang iman Kristen, seorang janin atau bayi dalam 
kandungan sudah merupakan individu atau pribadi yang memiliki hak 
hidup dan layak dipertahankan kehidupannya.  Kebenaran ini 
ditegaskan oleh Dorothy I. Marx demikian: “Bahwa walaupun janin 
berada di dalam kandungan ibunya selama 9 bulan dan mengalami 

                                                             
3Norman L. Geisler, Etika Kristen: Pilihan & Isu Kontemporer, Edisi kedua, 

cetakan ke-10 (Malang: Literatur SAAT, 2010), 159. 
4Ibid.  



Agus Ilan dan Jamin Tanhidy, Tinjauan Terhadap Legalisasi Aborsi 
 

184 

suatu proses pembentukan dan pertumbuhan, tetapi kepribadiannya 
sudah terbentuk sejak ia mulai dikandung.”5 

Melanjutkan pembahasan di atas,  dalam dunia saat ini, khususnya 
masyarakat Barat terbagi dalam dua kelompok yang merespon kasus 
aborsi yaitu kelompok yang menamakan dirinya “Pro-Choice yang lebih 
mempertahankan Hak Ibu sehingga cenderung melegalkan aborsi; 
kedua adalah kelompok Pro-Life yang lebih mempertahankan Hak 
Anak (Janin) sehingga cenderung menolak aborsi”.6  Kelompok Pro-Life 
mestinya mendapat banyak dukungan dari orang-orang yang menolak 
aborsi. Namun demikian, alasan yang lebih utama bagi gereja dan 
pengikut Kristus menolak aborsi  adalah bahwa orang Kristen tetap 
harus berpegang pada keyakinan akan ajaran Alkitab yang menegaskan 
bahwa Allah-lah yang membentuk seorang manusia sejak dalam 
kandungan ibunya dan betapa ajaibnya perbuatan tangan Tuhan dalam 
menciptakan seorang manusia dalam kandungan seorang wanita (bnd. 
Maz. 139:13-16). Oleh sebab itu, aborsi merusak karya Allah. 

Selanjutnya, dalam kasus ini mesti disadari bahwa meskipun 
dokter menvonis bahwa nyawa seorang ibu atau wanita hamil akan 
terancam maut jika melahirkan bayinya, namun mesti diyakini bahwa 
mujizat masih terjadi, “Sebab bagi Allah tidak ada yang mustahil” (Luk. 
1:37) dan bahwa Dia ikut bekerja dalam segala sesuatu untuk 
mendatangkan kebaikan bagi orang-orang yang mengasihi Dia (Rm. 
8:28). Jika sampai terjadi seorang ibu atau wanita hamil akhirnya 
mengalami kematian saat melahirkan, pasti dibalik itu semua ada 
rencana dan rancangan Tuhan yang terindah bagi sebuah keluarga atau 
                                                             

5Pendapat ibu Dorothy di atas didasarkan atas pengakuan teologis gereja yang 
diambil dari Pengakuan Iman Rasuli yang sudah lazim dikumandangkan di dalam 
kebaktian gereja-gereja saat ini, yaitu tentang “Aku Percaya akan Yesus Kristus, …yang 
dikandung dari anak dara Maria”. Kata “dikandung” berarti bahwa Putra Allah sudah 
eksis dan ada sejak dalam kandungan Perawan Maria dari Nazareth itu, oleh karena 
itu status janin adalah manusia sejak dalam kandungan,  lihat Dorothy I. Marx, Itu’Kan 
Boleh?, Ibid., 76.  

6Robert P. Borrong, Etika Seksual Kontemporer, cetakan ke-2 (Bandung: Ink 
Media, 2006), 87.  



Jurnal Simpson, Volume I, Nomor 2, Desember 2014 
 

185 

rumah tangga Kristen. Lagipula, angka kematian ibu saat melahirkan 
sangat kecil persentasenya atau kasusnya. Oleh karenanya, melakukan 
praktek aborsi sebagai solusi menyelamatkan nyawa seorang ibu, jelas 
tidak tepat dan tidak sesuai dengan etika Kristen. 

Tidak dapat dikatahui persis apa yang menjadi alasan pemerintah 
R.I. mengeluarkan peraturan yang melegalkan aborsi dengan alasan 
indikasi kedaruratan medis (khususnya dalam kasus kehamilan atau 
persalinan yang mengancam nyawa seorang wanita), yang pasti dalam 
hal ini adalah menyadari bahwa pemerintah sudah mempertimbangkan 
baik atau buruknya peraturan yang menyangkut hak hidup orang 
banyak tersebut diberlakukan. 

 
Kasus Aborsi Disebabkan Janin Menderita Penyakit/Cacat Bawaan 

Kasus aborsi dikarenakan alasan indikasi kedaruratan medis yang 
kedua dari PP Nomor 61 Tahun 2014 Pasal 31 ayat 1 ialah menyangkut 
tindakan melegalkan aborsi jika janin atau bayi terdeteksi medis 
memiliki penyakit serius yang mengancam nyawa bayi atau cacat 
bawaan. Yang menarik didiskusikan di sini ialah bahwa dalam 
perkembangan dunia medis saat ini terkadang menghadapi masalah 
penyakit serius yang diderita seorang janin. Misalnya, ada janin yang 
terkena HIV/AIDS atau penyakit lainnya yang mengancam nyawa janin. 
Dalam kasus ini (sebagaimana tertulis dalam PP Nomor 61 Tahun 2014 
Pasal 31 ayat 1 huruf b) pemerintah mengizinkan para dokter medis 
melakukan aborsi secara sehat dan aman dengan sepengetahuan dan 
persetujuan pasien. 

Menyikapi kasus tersebut di atas, ada beberapa pertanyaan yang 
perlu dikemukakan contohnya, apakah bayi yang sudah terjangkit HIV 
tersebut layak diaborsi?! atau dibiarkan gugur atau mati dalam 
kandungan ibunya secara wajar?! Kembali status hidup janin 
dipertanyakan di sini. Siapa yang sesungguhnya berhak mencabut 
hidup atau nyawa seseorang?! Jika jawabannya adalah Tuhan, maka 
dalam kasus ini aborsi seharusnya tidak menjadi pilihan. Tetapi jika 



Agus Ilan dan Jamin Tanhidy, Tinjauan Terhadap Legalisasi Aborsi 
 

186 

manusia (ibu atau wanita hamil), maka persoalannya menjadi lain. 
Peraturan pemerintah melegalkan aborsi bagi janin yang menderita 
penyakit mematikan. Hal ini tentu saja membuka peluang bagi wanita 
hamil yang janinnya terkena HIV tersebut untuk melakukan aborsi. 
Namun, jika hanya pertimbangan fisik dan medis saja, itu tidak tepat. 
Sebagai orang percaya sebaiknya tetap mempertimbangkan kuasa dan 
pertolongan Tuhan. Ada baiknya janin yang terkena HIV tersebut 
dibiarkan hidup dengan bantuan obat-obatan, dan membiarkan Allah 
berkehendak bagi masa depannya. 

Selanjutnya mengenai kasus bayi cacat yang mana menuai 
banyak protes, karena menvonis bahwa seorang bayi cacat atau orang 
cacat tidak layak untuk dilahirkan dalam dunia ini. Kenyataanya banyak 
yayasan penyandang orang cacat yang bersedia menampung atau 
memelihara seorang bayi yang cacat jika kedua orang tua bayi tidak 
mau menerima kelahiran bayinya. Alasan aborsi tentu tidak manusiawi 
dan ditentang dalam kasus ini. Dalam hal ini, membuat tersentak dan 
menanyakan apa yang sebenarnya menjadi alasan pemerintah R.I. 
melegalkan aborsi kepada bayi cacat. 

Diskusi terhadap kasus ini dapat dilanjutkan dengan kenyataan 
bahwa banyak pakar atau ahli memberikan pendapat atau 
pandangannya tentang tindakan yang semestinya dilakukan dalam 
kasus ini yaitu bahwa sepantasnya bayi yang lahir cacat itu diberikan 
kepada lembaga penyandang cacat atau diadopsi oleh orang tua yang 
mau memelihara bayi cacat tersebut daripada diaborsi (baca: 
dibunuh).7 

Seiring dengan pendapat di atas, Norman L. Geisler juga 
mengomentari bahwa aborsi terhadap yang cacat tidak diajukan oleh 
penyandang cacat. Catatan terakhir menyatakan bahwa  tak satupun 
                                                             

7James F. Childress berpendapat bahwa ancaman bayi cacat kepada 
“tanggungan keluarga” tidak cukup hingga ia boleh dibunuh atau dibiarkan meninggal. 
Jelaslah bahwa ada cara lain, misalnya anak itu ditempatkan di suatu lembaga untuk 
anak cacat, atau diadopsi, lihat James F. Childress, Prioritas-Prioritas dalam Etika 
Biomedis (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 1989), 39.  



Jurnal Simpson, Volume I, Nomor 2, Desember 2014 
 

187 

organisasi yang beranggotakan orang tua dari penyandang cacat yang 
tercatat menyetujui aborsi terhadap penyadang cacat (sebagaimana 
yang terjadi di Amerika).8 Dalam hemat penulis, jika Amerika Serikat 
yang notabene adalah negara sekuler masih menaruh harapan hidup 
kepada orang cacat dan memelihara mereka, tentunya orang Indonesia 
yang terkenal ramah, sosial, kental secara religius dan  kuat 
mempertahankan nilai ketimuran  tidak akan membiarkan aborsi 
diberlakukan bagi bayi cacat. Apakah pemerintah R.I. dalam kasus ini 
hanya sekedar melihat kepada pertimbangan medis, sosiologis dan 
ekonomis saja? Apakah pemerintah tidak mempertimbangkan aspek 
moral serta agama?! Yang jelas gereja tentunya perlu memberikan 
respon terhadap peraturan pemerintah tersebut yang melegalkan 
aborsi kepada bayi cacat. 

Perintah Allah begitu tegas: Jangan membunuh! (Kel. 20:13, Ul. 
5:17) yang tidak hanya berlaku bagi manusia yang sudah lahir namun 
juga bagi mereka yang masih berada dalam kandungan. Iman Kristen 
mengakui bahwa hidup manusia itu dimulai sejak pembuahan 
(konsepsi) terjadi dan hidup itu harus dibela dan dihormati.  Kebenaran 
ini ditegaskan oleh DR. J. Verkuyl dalam bukunya Etika Kristen Seksuil, 
demikian: “Pada hemat saya, tidaklah dapat disangkal bahwa hidup 
manusia (insani) ada sejak saat pertama pembuahan (konsepsi), yakni 
saat di waktu mani laki-laki bersarang dalam rahim sang ibu. Itulah 
suatu kenyataan yang pasti secara ilmiah. Permulaan kehamilan ialah 
permulaan kehidupan manusiawi yang baru.”9 Artinya, jika aborsi 
dilakukan kepada orang cacat maka itu sama saja dengan melakukan 
tindakan pembunuhan atau membinasakan nyawa seorang manusia. 

Diskusi dan pembahasan dalam kasus ini berlanjut dengan 
mengajukan pertanyaan yaitu: “Apakah hanya karena seseorang 
kemudian dilahirkan cacat lantas ia tidak berhak untuk hidup di dunia 

                                                             
8Kalimat yang bertanda miring adalah tambahan keterangan dari penulis, 

bandngkan Norman L. Geisler, Etika Kristen, 160.   
9J. Verkuyl, Etika Kristen Seksuil, cetakan ke-10 (Jakarta: BPK, 1989), 91.  



Agus Ilan dan Jamin Tanhidy, Tinjauan Terhadap Legalisasi Aborsi 
 

188 

ini?!” Padahal Alkitab tidak pernah menganjurkan aborsi kepada bayi 
cacat, sebab ada banyak kasus di Alkitab yang dijumpai menyinggung 
soal orang cacat,  misalnya kasus orang cacat yang matanya buta sejak 
lahir (Yoh. 9:1-4), orang-orang yang menderita berbagai penyakit dan 
kelemahan tubuh, semuanya dikasihi Kristus dan disembuhkan olehnya 
(Mat. 4:23-24). Ini artinya bahwa Tuhan juga mengasihi orang-orang 
sakit dan cacat (tidak normal) dan Ia berbelas kasihan kepada mereka 
sehingga mau menyembuhkan mereka. 

Karena Allah sendiri yang membentuk tubuh seorang manusia 
maka sebagai manusia tidak berhak untuk menghentikan karya agung 
Allah ini dengan alasan apa pun untuk menyingkirkannya. Segala 
bentuk tindakan yang mengancam sejak awal kehidupan seorang anak 
manusia secara langsung, tidak dibenarkan. Nilai hidup manusia adalah 
nilai yang sangat penting yang ada dalam dirinya, dan seseorang sangat 
bernilai oleh karena tiap individu dijadikan unik oleh Tuhan. Kecacatan 
atau penyakit yang dialami seseorang tidak mengurangi nilai dan 
martabat dirinya. Oleh karena itu, aborsi dengan alasan kecacatan atau 
penyakit, tidak bisa dibenarkan dan bertentangan dengan etika Kristen. 

Mungkin dengan dikeluarkannya peraturan yang melegalkan 
aborsi bagi bayi cacat, gereja dan semua orang percaya perlu serius 
memikirkan cara untuk menanggulangi kasus ini, agar tidak banyak 
bayi cacat dibunuh secara tidak manusiawi karena keadaan mereka, 
misalnya dengan mendirikan Yayasan atau Lembaga Penyandang Cacat 
yang dikelola oleh gereja maupun sebuah organisasi Kristen. Sebab 
solusi yang tepat ialah memelihara para bayi yang lahir cacat atau 
mencari orang tua asuh yang bersedia memelihara atau mengadopsi 
mereka, dan yang jelas aborsi bukanlah solusi yang tepat. 

 
KEDUA, TINJAUAN ETIS-KRISTEN TERHADAP LEGALISASI 
TINDAKAN ABORSI KARENA KASUS PERKOSAAN. 

Hal yang paling mendasar bagi seorang wanita korban perkosaan 
melakukan aborsi terhadap bayi yang dikandungnya ialah menanggung 



Jurnal Simpson, Volume I, Nomor 2, Desember 2014 
 

189 

rasa malu terhadap masyarakat luas. Ini tidak hanya berlaku bagi kasus 
perkosaan kriminal semata, tetapi dapat juga menyerupai kasus 
seorang anak gadis yang dipaksa berhubungan seks oleh pacarnya, 
kemudian setelah hamil ia ditelantarkan dan disia-siakan. Tentunya ini 
menyisakan luka batin dan aib bukan saja bagi diri si gadis, tapi juga 
bagi seisi keluarga. 

Kedua kasus di atas, sudah sangat cukup menjadi alasan kuat bagi 
seorang wanita (baik seizin dan sepengetahuan keluarganya atau tidak) 
untuk melakukan aborsi. Logikanya, korban perkosaan dan wanita yang 
hamil di luar keinginannya tidak mau dan tidak mudah ambil resiko 
menanggung aib yang akan ia tanggung seumur hidupnya jika ia 
melahirkan bayi yang tidak jelas status dan orang tuanya. Hal inilah 
yang lazim menjadi dasar seorang wanita korban perkosaan dan hamil 
di luar nikah melakukan aborsi. Pandangan ini didukung oleh kelompok 
Pro-Choice yang cenderung berpendapat bahwa seorang wanita 
memiliki kebebasan untuk menentukan pilihan atas nasib hidupya 
tersebut. 

Meski begitu, aborsi akibat perkosaan tidak bisa dilakukan begitu 
saja. Perlu beberapa pembuktian yang kuat serta rekomendasi dari ahli. 
Aborsi yang dilakukan tidak dilakukan secara asal-asalan. Harus 
dibuktikan dengan usia kehamilan dari surat keterangan dokter, 
keterangan penyidik, psikolog dan ahli lain. Pemerintah juga 
memberikan batas waktu yaitu paling lambat berusia 40 (empat puluh) 
hari dihitung sejak hari pertama haid terakhir. 

Namun demikian, sangat penting memperhatikan pendapat 
Norman L. Geisler yang memberikan pandangannya dalam kasus aborsi 
akibat perkosaan sebagai berikut:   

Pemerkosaan bisa dimengerti  menimbulkan persoalan emosional. 
Tetapi pemerkosaan terhadap si ibu tidak membenarkan pembunuhan 
terhadap anaknya. Jika janin adalah manusia, maka menghilangkan 
nyawanya yang tak bersalah dengan sengaja adalah pembunuhan… 
Aborsi tidak menghapus kejahatan pemerkosaan; ia menambahkan 
kejahatan lain ke dalamnya. Masalah pemerkosaan tak teratasi dengan 



Agus Ilan dan Jamin Tanhidy, Tinjauan Terhadap Legalisasi Aborsi 
 

190 

membunuh bayi. Kita harus menghukum pemerkosa yang bersalah, 
bukan bayi yang tak bersalah.10 

Pendapat Geisler di atas, mempertegas sikap orang Kristen bahwa 
aborsi terhadap bayi yang dikandung oleh seorang wanita yang 
diperkosa tidaklah manusiawi dan salah sasaran.  Lagipula tindakan 
aborsi ini  bukannya melindungi perempuan, faktanya malah 
menimbulkan kasus-kasus terjadinya aborsi yang tidak aman (unsafe 
abortion) bahkan mengakibatkan kematian.  Dorothy I. Marx 
mempertegas soal dampak aborsi yang dilakukan sembarangan 
demikian:  

Segala pertimbangan medis menyangkut juga kodrat manusia dalam 
kesatuannya antara dimensi fisik, mental, moral, psikologi dan rohani. 
Seandainya keputusan tentang ya atau tidaknya melakukan 
pengguguran berdasarkan pertimbangan jasmani saja, tanpa 
pertimbangan psikologis atau moral, maka “pertolongan” tersebut dapat 
mencelakakan si ibu.11 

Tindakan aborsi yang dilakukan dengan tujuan menolong si 
pasien perkosaan justru malah terkadang membawa dampak yang fatal 
bagi si korban. Bahkan tidak jarang ada wanita atau ibu hamil yang 
mengalami trauma psikologis setelah menyadari kesalahannya 
melakukan aborsi. Jelas aborsi tidak menolong pemulihan korban 
pemerkosaan malahan sebaliknya bisa jadi justru menimbulkan 
masalah baru pada si korban. 

Pada akhirnya, dapat disimpulkan bahwa korban perkosaan 
kriminal maupun akibat hubungan seks bebas tidak dapat menjadi 
alasan yang kuat untuk melegalkan tindakan aborsi. Baik dari segi 
moral, psikologis dan rohani. Oleh karena itu, jika ada warga jemaat 
atau gereja mengalami kasus ini, maka si korban lebih baik diajurkan 
mendapat penangganan medis secepatnya pasca perkosaan dan 
mengambil tindakan yang perlu guna mencegah kehamilan 

                                                             
10Norman L. Geisler, Etika Kristen, 161. 
11Dorothy I. Marx, Itu’Kan Boleh?., 74-75.  



Jurnal Simpson, Volume I, Nomor 2, Desember 2014 
 

191 

sebagaimana disarankan oleh Geisler demikian: “Jika korban 
pemerkosaan mendapatkan perawatan dokter secepatnya, biasanya 
pembuahan dapat dihindari (karena pembuahan langsung tidak 
terjadi).”12 

 
PENUTUP 

Aborsi dengan alasan indikasi kedaruratan medis masih menjadi 
pertimbangan legal yang dipraktekakan oleh dunia medis saat ini. 
Namun, seharusnya orang percaya menolak aborsi yang dilakukan 
dengan alasan apa pun. Meskipun pemerintah dalam hal ini mengakui 
keaktualan PP No. 61 tahun 2014 adalah tentang Kesehatan 
Reproduksi  dengan tujuan untuk melindungi wanita, terutama yang 
hamil akibat perkosaan (khususnya perempuan yang masih di bawah 
umur dan akibat dari pergaulan bebas) dan dalam kondisi darurat 
medis, tetapi bukan tentang Aborsi, tetap saja rasa religiusitas publik 
Indonesia saat ini belum bisa menerima aborsi, sekalipun terhadap 
korban perkosaan.  Bahkan Ikatan Dokter Indonesia (IDI) menolak 
menjalankan PP itu, khususnya berkaitan dengan aborsi karena kasus 
perkosaan. Sebab disinyalir  akan menimbulkan masalah sosial dan 
moral baru yang lebih besar. 

Selain itu,  PP ini juga rentan untuk disalahgunakan. Kendati 
tujuannya adalah untuk menyelamatkan nyawa, namun ada beberapa 
kondisi yang juga dilonggarkan dan bisa dimanfaatkan oleh perempuan 
yang stres karena kehamilan yang tidak direncanakan untuk melakukan 
aborsi tanpa pertimbangan matang.  Tambahan hal ini dapat 
mempidanakan dokter yang menjalankan praktek aborsi sesuai pasal 
349 KUHP karena menghilangkan nyawa orang lain. 

 

 

                                                             
12Norman L. Geisler, Etika Kristen, 161. 



Agus Ilan dan Jamin Tanhidy, Tinjauan Terhadap Legalisasi Aborsi 
 

192 

KEPUSTAKAAN 
Borrong, Robert P. Etika Seksual Kontemporer, cetakan ke-2. Bandung: 

Ink Media, 2006. 

Childress, James F. Prioritas-Prioritas dalam Etika Biomedis. Yogyakarta: 
Penerbit Kanisius, 1989 

Geisler, Norman L.  Etika Kristen: Pilihan & Isu Kontemporer, Edisi 2, 
cetakan ke-10.  Malang: Literatur SAAT, 2010. 

Marx, Dorothy I. Itu’Kan Boleh?. Bandung: Kalam Hidup, 1984.  

Verkuyl, J.  Etika Kristen Seksuil, cetakan ke-10. Jakarta: BPK, 1989. 

Salinan PP Nomor 61 Tahun 2014. 

JS 
 


