
 

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja…. 103  

Evangelikal: Jurnal Teologi Injili dan Pembinaan Warga Jemaat 

Volume 4, Nomor 1, Januari 2020: 103-113 

ISSN  2548-7558 (Online) 

2548-7868 (Cetak) 

 

PENCIPTAAN “RUANG KEEMPAT” SEBAGAI BASIS PEMBINAAN WARGA GEREJA 

PRIBUMI DALAM MENGGEREJA DI JAWA 

 

Akris Mujiyono & Febri Jati Nugroho 
Sekolah Tinggi Teologi Sangkakala, 

Getasan, Kab. Semarang, Jawa Tengah, Indonesia 

Email: akrismujiyono@gmail.com 

 

ABSTRACT: The true Church must run of vocation as peacemakers. Peacemaker could do if the Church 

has become part of the context. If the Church were exiled by the context, it means that there are issues 

that must be resolved within the Church. Northen Central Java Christian Church (GKJTU), and the same 

with other churches on the Javanese, experienced alienation from the context. That alienation because 

there is the question of the identity of a Hybrid Church. To cope with it all the citizens of the Church must 

be built to move nearing the Javanese culture with the formation of the fourth space as its base. This 

fourth space is a space to interact back with the Christianity of Javanese culture that's been left behind. 

The fourth space is the place for contextualize. The formation of this fourth space should be seen from the 

poskolonial theory is Homi k. Bhabha about third space.  

 

Keywords: Culture, Third Space, Mimicry, Hibryd, Space The Fourth. 

 

ABSTRAK: Gereja yang hidup dan benar harus menjalankan panggilannya sebagai pembawa damai. 

Pembawa damai bisa dilakukan jika Gereja telah menjadi bagian dari konteks. Jika gereja diasingkan oleh 

konteks itu artinya ada persoalan yang harus diselesaikan di dalam gereja itu. Gereja Kristen Jawa tengah 

utara (GKJTU), dan sama dengan Gereja lain di Jawa, mengalami keterasingan dari konteks. 

Keterasingan itu karena ada persoalan identitas Hybrid gereja. Untuk mengatasi hal itu semua warga 

gereja harus dibina untuk bergerak mendekati budaya Jawa dengan pembentukan ruang keempat sebagai 

basisnya. Ruang keempat ini adalah ruang untuk berinteraksi kembali kekristenan dengan budaya Jawa 

yang sudah ditinggalkannya. Pembentukan ruang keempat ini harus dilihat dari teori poskolonial Homi K. 

Bhabha. 

 

Kata Kunci: Budaya, ruang ketiga, Mimikri, Hibryd, ruang keempat. 

 

PENDAHULUAN 

 Orang Kristen Jawa mendapat ejekan seba-

gai “Londo wurung, Jawa tanggung”, yang artinya 

menjadi orang Belanda (Eropa) gagal dan menjadi 

orang Jawa setengah-setengah. Ejekan itu mengindi-

kasikan orang Kristen Jawa berada dalam krisis 

identitas. Mereka bukan lagi dianggap orang Jawa, 

tetapi juga bukan orang Belanda. Panggilan untuk 

orang Kristen dari orang Jawa adalah “Kristen Lon-

do” (Kristen Belanda). (Herwanto, p. 11). Situasi 

orang Kristen Jawa berada dalam kegamangan. Ke-

gamangan itu dalam teori Homi K. Bhabha disi-

nyalir berada di ruang ketiga. Ruang ketiga adalah 

ruang diantara dua budaya yang bersinggungan, da-

lam hal ini antara budaya Jawa dan Belanda (Eropa). 

Jika situasi ini dipertahankan orang Kristen Jawa, 

maka sulit bagi mereka untuk menggereja di konteks 

Jawa, dan selamanya menjadi “orang asing” di nege-

rinya sendiri. Tulisan ini didasarkan atas penelitian 

dari GKJTU yang pernah dilayani oleh pendeta Sa-

latiga Zending serta berada dalam konteks masya-

rakat yang multi agama. Selain itu juga penulis me-

ngadakan penelitian di tingkat pimpinan sinode serta 

dokumen-dokumen gerejawi. Semua hasil penelitian 

ini akan dinilai dengan teori poskolonial Homi K. 

Bhabha. Dalam teori ini diuraikan tentang ruang 

ketiga, mimikri, dan budaya Hibrid. Berpijak dari 

teori Bhabha tentang ruang ke tiga, Gereja Jawa 

harus mengadakan pembinaan warga jemaat berbasis 

ruang keempat. Ruang keempat yang dimaksud ada-

lah lanjutan dari teori Bhabha tentang ruang ketiga. 

Ruang keempat ini harus dilihat dari teori Bhabha, 

tanpa itu sulit untuk memahami maksud dari ruang 

keempat ini. 

mailto:akrismujiyono@gmail.com


 

104 Volume 4, Nomor 1, Januari 2020 

Sejarah masuknya agama Kristen di Indone-

sia dibagi menjadi dua periode. Periode pertama ber-

sama Portugis di daerah Indonesia timur, sedang pe-

riode kedua bersama penjajahan Belanda. Sejarah 

masuknya kekristenan di Jawa termasuk pada pe-

riode kedua. Periode kedua ini dibagi dua lagi, yaitu 

masa Verenigde Oostindische Compagnie (VOC) 

dan pasca VOC. Pada masa VOC, pekabaran injil 

masih dibatasi kepada kalangan orang Belanda sen-

diri dan ada larangan untuk mengabarkan kekristen-

an di wilayah-wilayah orang Islam, karena dianggap 

mengganggu kondusifitas bisnis VOC (Aritonang 

2004). 

 Setelah masa VOC berakhir, situasi masya-

rakat di Belanda dipengaruhi oleh pencerahan yang 

terjadi di Eropa. Di masa ini ada semangat untuk le-

bih menghargai potensi lokal dan cenderung meng-

hargai perbedaan agama. Hal itu berdampak pada 

terbukanya orang-orang Belanda, yang ada di Indo-

nesia, untuk menerima orang pribumi beragama 

Kristen (Aritonang 2004). Pada masa ini, sekitar 

Tahun 1905, orang-orang dari Belanda yang datang 

ke wilayah Hindia Belanda mengalami peningkatan 

yang luar biasa. Denys Lombard menuliskan: 

Pada awal abad ke-19, jumlah orang Eropa ti-

dak lebih dari beberapa ribu saja, pada tahun 

1850 meningkat menjadi sekitar 22.000 orang 

… tahun 1872 jumlah mereka 36.467 orang; 

tahun 1882, 43.738 orang; tahun 1892, 58.806 

orang; tahun 1905, 80.912 orang. Sebagian be-

sar mereka, seperti dulu, bermukim di Jawa, 

tetapi sering di luar Batavia. (Lombard 1996). 

Jelas terlihat pengaruh Pencerahan membuat keter-

bukaan orang Belanda, sehingga mendorong mereka 

keluar dari wilayahnya sendiri. 

Situasi ini mendorong terbentuknya kelas-

kelas sosial dalam masyarakat Jawa. Kelompok pen-

datang Belanda menjadi kelas tertinggi dalam kasta 

sosial, yang kedua orang-orang Cina dan Arab, dan 

kasta terendah adalah orang-orang pribumi. Sedang 

orang pribumi sendiri terbagi menjadi dua kasta lagi, 

yaitu priyayi dan Wong cilik. Priyayi adalah orang-

orang Jawa yang memiliki tanah atau bekerja di bi-

rokrasi pemerintahan, yang artinya dia adalah orang-

orang yang menjadi kepercayaan orang Belanda, se-

dang Wong cilik adalah orang-orang yang pekerjaan-

nya menjadi buruh dan atau petani tanpa kepemilik-

an tanah. Relasi antara Priyayi dan wong cilik seperti 

majikan dan pelayan karena dalam pekerjaan kese-

hariannya mereka memerankan identitas majikan 

dan pelayan (Partonadi 2001).
 
 

Orang pribumi yang menjadi Kristen mayo-

ritas dari golongan orang miskin atau wong cilik. 

Banyak di antara mereka bekerja sebagai buruh dan 

petani yang tidak memiliki tanah sendiri. Secara 

Khusus orang-orang GKJTU dari para buruh perke-

bunan milik Nyonya D.D. Le Jolle. Itu artinya para 

warga GKJTU mula-mula adalah dari golongan bu-

ruh. D.D. Le Jolle pada tahun 1853, dan Petrus 

Sedaya seorang Guru Injil dari Mojowarno, merintis 

GKJTU. Dia adalah seorang pengusaha perkebunan 

di desa Simo, Boyolali. Yang menjadi pengikut per-

tama adalah para buruh di perkebunan miliknya. Se-

telah perkumpulan menjadi besar dilayani oleh Sala-

tiga Zending (sekitar tahun 1884-1941). Salatiga 

Zending adalah persatuan misionaris-misionaris dari 

Belanda dan Jerman yang berada di wilayah Sala-

tiga. Kemudian pada bulan Maret 1937 berdirilah Si-

node GKJTU di wilayah Jawa. 

GKJTU merupakan salah satu Gereja yang 

menyatakan diri sebagai Gereja berbahasa dan ber-

budaya Jawa. Pernyataan itu tertuang dalam rencana 

Induk Pengembangan (RIP) GKJTU tahun 2003-

2028. Namun yang menarik, GKJTU juga menyata-

kan dirinya bukan sebagai gereja etnis, yang artinya 

bukan gereja milik orang Jawa (RIP GKJTU, 2003, 

p. 18-19). Di dalam konteks Jawa,  GKJTU terga-

bung di dalam Badan Musyawarah Gereja-gereja Ja-

wa (BMGJ) yang anggotanya ada empat sinode Ge-

reja Jawa: Gereja Kristen Jawa (GKJ), Gereja Kris-

ten Jawi Wetan (GKJW), Gereja Injili Tanah Jawa 

(GITJ), dan GKJTU. Ke-empat Gereja yang terga-

bung dalam BMGJ ini juga bersama-sama menyata-

kan sebagai gereja berbudaya Jawa. 

GKJTU, selain menyadari berada dalam kon-

teks budaya Jawa, juga meyakini sebagai bagian dari 

Indonesia. Keyakinan itu terlihat dalam Tata Gereja 



 

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja…. 105  

GKJTU, dan semua anggota BMGJ, yang menyebut-

kan Pancasila sebagai asas bernegara dan berbangsa 

(TTD & TTL GKJTU, 2013, p. 3). Hal ini meng-

gambarkan kalau GKJTU menyadari dirinya meru-

pakan bagian dari Indonesia. Namun peran GKJTU 

untuk keindonesiaan juga gamang seperti halnya ter-

hadap budaya Jawa. Dengan demikian ditemui kega-

mangan GKJTU sebagai Gereja di Jawa. Untuk me-

lihat dengan jelas kegamangan itu, teori tentang 

ruang ketiga, mimicry, dan budaya Hybrid Bhabha 

harus dipahami dengan baik. 

 

METODE 

Penelitian ini bermula dari asumsi bahwa ada 

persoalan identitas yang tercermin dalam tindakan 

sosial GKJTU. Hal ini terlihat dari minimnya peran 

sosial Gereja. Oleh karena itu, metode penelitan 

yang dipakai adalah Kualitatif. Creswell men-

definisikan metode penelitian Kualitatif sebagai 

berikut: 

Penelitian Kualitatif dimulai dengan asumsi dan 

penggunaan kerangka penafsiran/teoritis yang 

membentuk atau mempengaruhi studi tentang 

permasalahan riset yang terkait dengan makna 

yang dikenakan oleh individu atau kelompok 

pada suatu permasalahan sosial atau manusia… 

(Creswell, 2015, p. 59). 

Sedangkan dalam mencari data akan dilakukan di 

tingkat sinodal dan jemaat-jemaat lokal. Dalam pro-

ses pencarian data ini akan dipakai metode pene-

litian Pustaka serta dokumen Gerejawi yang ber-

kaitan dengan pokok penelitian, dan juga dengan 

metode wawancara langsung dengan para pemimpin 

Gereja di tingkat sinode dan jemaat, serta masyara-

kat di luar warga Gereja. Selanjutnya data yang di-

peroleh akan dianalisis secara mendalam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Ruang Ketiga 

Banyak teoritisi poskolonial, diantaranya 

Said, yang berpendapat jika terjadi persinggungan 

dua budaya maka budaya yang lebih kuat atau do-

minan akan menindas budaya yang lebih lemah. 

Budaya lemah akan menilai diri sesuai dengan peni-

laian budaya yang lebih kuat (Said 2014). Dengan 

demikian batas antara budaya dominan dengan yang 

lemah sangat jelas. Di sini terdapat biner, budaya 

tinggi dengan budaya rendah, bermoral dan amoral. 

Di antara biner itu terdapat ketegangan dan jarak 

yang jauh. Dalam biner budaya dominan yang ber-

peran sebagai yang terpenting dan ideal, sedang bu-

daya lemah rendah dan tidak penting. 

Budaya dominan menjaga biner untuk tetap 

ada karena menguntungkan. Dengan adanya biner 

antara budaya dominan dan budaya lemah tetap ada 

batas yang jelas. Batas ini penting bagi budaya do-

minan untuk menjaga dominasinya atas budaya le-

mah. Jadi di satu sisi budaya dominan memiliki ke-

inginan mencerdaskan budaya lemah, namun di sisi 

lain dia tidak mau budaya lemah menjadi sama de-

ngan dirinya. Dalam pandangan Bhabha batas antara 

budaya dominan dan budaya lemah tidak selalu te-

gas dan jelas. Tidak selamanya biner itu terdapat ja-

rak yang jauh dan tidak ada perjumpaan antara dua 

budaya yang bersinggungan. Dan juga tidak selalu 

budaya yang dominan itu mengendalikan budaya 

yang lemah. Persinggungan dua budaya akan mem-

bentuk  ruang ketiga. Ruang ketiga ini bukan milik 

budaya dominan dan juga bukan milik budaya le-

mah. Perjumpaan dua budaya akan memunculkan 

ruang atau realitas baru. Di ruang ketiga ini biner itu 

mulai dilemahkan dan terjadi perjumpaan. 

 

Mimikri 

 Dalam persinggungan dua budaya, tentu bu-

daya dominan akan lebih berkuasa terhadap budaya 

yang lemah. Kebenaran, dan kebaikan diukur ber-

dasar budaya dominan. Dalam hal itu budaya lemah 

dipandang sebagai rendah dan salah. Budaya domi-

nan merasa sebagai budaya yang sempurna dan tak 

berubah, sedang budaya lemah dianggap sebagai 

budaya yang harusnya diubah. Pandangan itu tidak 

hanya dari budaya dominan, budaya lemah pun me-

miliki pemikiran yang sama. Untuk bisa menyeim-

bangkan posisi dalam perjumpaan dua budaya, yang 

lemah selalu mencoba menirukan budaya dominan. 



 

106 Volume 4, Nomor 1, Januari 2020 

Peniruan dilakukan dengan motivasi untuk melepas-

kan diri dari tekanan budaya dominan. Proses peni-

ruan ini disebut sebagai Mimikri. Sedangkan proses 

terjadinya peniruan itu di ruang ketiga. Peniruan ter-

hadap budaya dominan tidak sama persis. Peniruan 

itu mirip namun tidak benar-benar sama, sehingga 

lebih tepat disebut sebagai kamuflase. Bhabha me-

ngatakan “the same  but not quit” yang juga disebut-

nya sebagai mitonimi (Bhabha 2012). Peniruan di-

lakukan untuk budaya yang tinggi dengan kualitas 

yang rendah. Tindakan peniruan ini juga disebut 

Bhabha sebagai Sly civility atau kesopanan yang 

licik (Bhabha 2012). Peniruan sebagai tindakan yang 

terlihat baik namun dengan dampak merendahkan 

budaya dominan. 

Mimikri juga disebut sebagai mokery, ka-

rena peniruan dilakukan untuk mengejek budaya do-

minan. Peniruan ini merendahkan wacana budaya 

dominan, yang selama ini melihat budaya lemah se-

bagai bodoh, dan terbelakang. Dengan kata lain, bu-

daya lemah dalam menirukan budaya dominan se-

dang mengingkari stikma yang melekat padanya. Le-

bih tepatnya proses ini disebut sebagai tindakan sur-

vive dari budaya lemah. 

Tindakan peniruan ini mengganggu budaya 

dominan, dengan perubahan dari budaya lemah yang 

mulai mendekati atau menyamai. Budaya dominan 

menjadi bingung dengan status budaya lemah, apa-

kah harus diterima atau ditolak sebagai bagian da-

rinya. Di sisi lain juga sudah mulai ragu dengan pan-

dangan mengenai budaya lemah yang bodoh dan 

terbelakang karena terlihat sama dengannya.  

Peniruan ini memiliki dampak yang ambigu 

bagi kedua budaya. Di satu sisi budaya dominan se-

nang karena budaya lemah mulai berubah menjadi 

baik, namun di sisi lain budaya dominan merasa ter-

ancam dengan batas yang mulai kabur diantaranya 

(Bhabha 2012). Perbedaan antara budaya dominan 

dan lemah mulai sulit dideteksi, yang artinya domi-

nasi mulai kabur. Di sisi lain budaya lemah juga se-

lalu selip dalam menirukan, dan dalam kegandaan 

budaya. Peniruan tidak benar-benar meninggalkan 

budaya asalnya dan beralih seratus persen ke budaya 

dominan, namun selalu bersifat mangu-mangu. 

 

Budaya Hibrid 

 Di dalam ruang ketiga, yang terjadi adalah 

proses mimikri, selanjutnya membentuk budaya ba-

ru. Yang semula berupa proses peniruan, jika terjadi 

dalam waktu yang lama dan terus menerus maka 

akan menjadi budaya sendiri. Budaya baru itu bukan 

salah satu dari budaya yang bersinggungan. Sering 

budaya baru tidak diterima sebagai bagian dari baik 

budaya dominan maupun yang lemah. Relita baru itu 

disebut budaya hybrid. 

Budaya baru itu tidak memiliki identitas 

yang jelas. Budaya yang otentik atau murni sudah 

tidak ada. Identitas lama tidak hilang, dan identitas 

baru sangat mepengaruhi identitas lama, atau dengan 

kata lain disebut sebagai identitas yang gamang. 

Namun begitu bukan berarti budaya baru itu tidak 

ada, atau sebatas sebagai perubahan budaya global, 

seperti kritik dari beberapa penulis tentang pe-

mikiran Bhabha (Kraidy 2007). Budaya baru itu ada 

penganutnya yang bukan termasuk dari salah satu 

budaya yang bersinggungan. Ada entitas baru di-

antara dua komunitas dan budaya yang ber-

singgungan, sebagai realitas sosial. 

 

Identitas Hybrid GKJTU 

Di awal sudah dijelaskan bahwa situasi 

masyarakat Jawa, saat perintisan GKJTU, terdapat 

tiga tingkatan status sosial. Tingkat pertama adalah 

Bangsa Eropa (Belanda), yang merupakan tertinggi. 

Yang kedua adalah kelas asing asia, yaitu orang 

Cina dan Arab, kebanyakan mereka adalah para 

pengusaha dan pedagang yang memiliki modal. 

Sedang kelas ketiga, yang paling rendah dan miskin, 

adalah kelas pribumi. Interaksi tiga kelas itu tentu 

terjadi dalam masyarakat Jawa. Namun yang akan 

menjadi fokus dalam penelitian ini adalah interaksi 

kelas Penjajah Belanda dengan Pribumi. 

Orang-orang Belanda berpandangan bahwa 

orang pribumi sebagai rendah, bodoh, dan kasar. 

Pandangan ini terlihat dalam tindakan orang-orang 



 

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja…. 107  

Belanda dalam menutup diri dari orang pribumi. 

Wanita-wanita Belanda yang ada di Hindia Belanda 

akan menikah dengan pria-pria Belanda, dan begitu 

juga sebaliknya, para pria Belanda akan menikahi 

wanita Belanda. Dan seandainya ada pria Belanda 

menikahi wanita pribumi itu sebatas dijadikan Gun-

dik (istri kedua dan terkadang tidak resmi) (Lombard 

1996), yang sering mendapat julukan Nyai. Selain 

itu orang-orang Belanda tidak mau berbahasa Me-

layu. Mereka masih menggunakan bahasa Belanda 

dalam berinteraksi dengan orang pribumi, walau me-

reka bisa berbahasa Melayu. Dan mereka akan mera-

sa terhina jika orang pribumi menggunakan bahasa 

Belanda. 

Dalam kondisi semacam itu membuat orang-

orang pribumi, yang ingin naik status sosialnya, 

mengubah budayanya menjadi atau mendekati bu-

daya Belanda. Upaya ini terjadi pada orang-orang 

Kristen Jawa. Orang-orang Jawa menaikan kelas so-

sialnya dengan beragama Kristen, yang merupakan 

agama penjajah Belanda. Posisi mereka akan berada 

diantara orang Belanda dan orang Cina-Arab, karena 

dangan menjadi Kristen sama dengan mempraktikan 

budaya Belanda. Gaya berpakaian dan gaya rambut 

harus berubah, serta ketika di babtis diberikan nama 

yang baru. Yang menarik dalam upaya peniruan bu-

daya barat ini adalah orang Kristen Jawa tidak ke-

hilangan kejawaannya (Lombard 1996). 

Dengan begitu, prilaku dan budaya dari 

orang-orang Kristen Jawa tidak sama lagi dengan 

orang-orang Jawa yang tidak menjadi Kristen, na-

mun juga tidak benar-benar sama dengan Belanda. 

Situasi ini memunculkan reaksi negatif dari orang-

orang Jawa. Orang-orang Jawa original (kalau boleh 

saya katakan demikan bagi orang Jawa yang tidak 

beragama Kristen) sering mengejek orang Kristen 

Jawa dengan perkataan: Londo wurung, Jawa Tang-

gung (Jadi Belanda gagal, dan tanggung-tanggung 

menjadi Jawa) (Aritonang 2004). Hal ini menanda-

kan orang Jawa Kristen sudah tidak dianggap orang 

Jawa, atau sudah diasingkan dari komunitas Jawa. 

Demikian juga orang-orang Jawa yang menjadi war-

ga GKJTU. Mereka dari para buruh perkebunan 

yang miskin berupaya mendekati tuannya dengan 

beragama Kristen. Dengan beragama Kristen mereka 

akan merasa bukan lagi buruh, namun sudah men-

jadi rekan. Relasi ini menjelaskan bahwa GKJTU 

beridentitas berbeda dari orang Jawa namun mereka 

masih orang Jawa. Kegamangan identitas masih ter-

jadi sampai saat ini. Dari sisi teologia GKJTU meng-

akui bercorak Calvinis, Pietis, dan Kontekstual (RIP 

GKJTU, 2003, p. 21-22. Hal ini wajar karena pele-

tak dasar teologia GKJTU adalah para misionaris 

Salatiga Zending, yang memiliki latar belakang teo-

logi beragam. Salah satu tanda GKJTU sebagai gere-

ja Calvinis adalah dipakainya Katekismus Hei-

delberg (KH), yang muncul dari konteks Eropa 

(End, 2000, p. 201-202), sebagai bahan ajar gerejawi 

(RIP GKJTU, 2003, p. 21-22). Bahan ajaran ini, di-

banding dengan Gereja-gereja yang berada dalam 

BMGJ, hanya GKJTU yang masih konsisten mema-

kai katekismus tanpa perubahan apapun. 

Di sisi lain GKJTU menyebut diri sebagai 

Gereja yang kontekstual. Hal itu diwujudkan dengan 

dibuatnya buku pelengkap Katekismus Heidelberg 

(PKH). Isi buku ini terbagi menjadi beberapa bi-

dang: budaya, kemajemukan agama dan kepelbagai-

an gereja, ekonomi, politik, serta pengetahuan dan 

teknologi. Namun ketika dilihat isinya tidak bisa di-

katakan GKJTU benar-benar sebagai Gereja Jawa.  

Dalam ajaran PKH tentang budaya Jawa, warga ge-

reja harus bersikap menguji dan memperbaharui bu-

daya Jawa. Dalam sikap itu terdapat kecurigaan be-

sar terhadap budaya Jawa. Secara jelas pernyataan 

itu demikian: 

ada dua sikap yang harus dikembangkan oleh 

orang Kristen dan GKJTU dalam menghadapi 

budaya. Pertama, menerima semua kebudayaan 

dengan kritis… sikap kritis dan hati-hati sangat 

diperlukan. Tugas orang Kristen dan Gereja 

adalah menguji, apakah kebudayaan itu sesuai 

dengan kebenaran firman Tuhan? Dalam proses 

pengujian itu, orang Kristen dan Gereja harus 

mampu melakukan pemisahan, mana yang “te-

rang” dan mana yang “gelap”, mana yang perlu 

disingkirkan, mana yang dipakai, dan mana 

yang perlu diperbaharui. Kedua, memperbaha-

rui kebudayaan. Harus diakui bahwa setiap ke-

budayaan mengandung dosa… Tugas orang 



 

108 Volume 4, Nomor 1, Januari 2020 

Kristen dan Gereja adalah memperbaharui 

kebudayaan dalam terang Injil…” (PKH, 2008, 

p. 2). 

Selain itu juga ada pernyataan untuk memanfaatkan 

budaya Jawa demi kepentingan Gereja: “penggunaan 

kesenian lokal untuk pewartaan Injil, penggunaan 

secara selektif berbagai bentuk upacara lokal untuk 

sarana pastoral dengan diisi muatan kristiani, meng-

adopsi berbagai simbol bahasa dan pakaian dalam 

kebaktian-kebaktian khusus” (RIP GKJTU, 2003, p. 

22-23). Bahasa yang dipilih oleh GKJTU untuk 

mengungkapkan sebagai gereja kontekstual mempo-

sisikan diri sebagai orang di luar konteks yang beru-

paya masuk dalam konteks. 

Dari apa yang diuraikan itu terlihat GKJTU 

dalam kegamangan identitas. GKJTU masih berusa-

ha memakai ajaran yang lahir dari konteks Eropa, 

namun tidak benar-benar berbudaya Eropa. Dan di 

dalam upaya kembali menjadi Jawa pun tidak sepe-

nuh hati. Sehingga hal itu mengakibatkan tidak ada-

nya praktik adat Jawa yang masuk dalam pengajaran 

dan ritual atau liturgi gerejawi GKJTU. 

Dalam konteks Jawa, harusnya GKJTU me-

miliki peran penting dalam membentuk perubahan 

masyarakat, mengingat GKJTU berbasis Jawa yang 

memiliki peran penting terhadap situasi sosial Indo-

nesia. Berada dalam budaya Jawa merupakan keun-

tungan bagi GKJTU di Indonesia. Perubahan Indo-

nesia sangat dipengaruhi oleh perubahan masyarakat 

di Jawa. Di sini seharusnya GKJTU bisa berperan 

untuk ikut menentukan perubahan Indonesia. Menu-

rut Habermas, perubahan sosial akan baik jika mun-

cul dari diskusi semua unsur masyarakat di ruang 

publik, dan agama sebagai salah satu unsurnya, me-

miliki peran penting (Habermas 2014).  Agama akan 

memberikan nilai-nilai etis. Di ruang publik inilah 

GKJTU bisa berperan. Begitu juga Weber berpenda-

pat bahwa ajaran agama itu sangat meperngaruhi 

perubahan sosial, baik dari bidang ekonomi maupun 

etika (Weber 2013). Berpijak dari teori Weber itu 

tentu GKJTU memiliki peluang untuk membentuk 

karakter dan tatanan sosial masyarakat Jawa, lebih 

luas ke Indonesia, Jika GKJTU mampu memerankan 

diri dalam identitas sosialnya. 

Saat ini semua tindakan sosial tersebut be-

lum bisa dilakukan dengan maksimal oleh GKJTU, 

karena ada kegamangan dalam dirinya. Sampai di 

sini bisa diketahui bahwa kegamangan identitas ter-

lihat dalam peran sosial Gereja. GKJTU sering tidak 

melakukan apapun ketika ada kebijakan atau pera-

turan pemerintah yang diskriminatif atau tidak se-

suai dengan nilai-nilai kebersamaan di masyarakat. 

Selain itu GKJTU juga sering diam ketika melihat 

persoalan yang mengancam masyarakat. Seperti 

contoh adanya sindikat pelacuran anak yang terjadi 

diwilayah pelayanan GKJTU. Dalam hal itu tidak 

ada tindakan apapun dari GKJTU untuk mengatasi 

persoalan yang ada. Perlu diketahui di wilayah Ko-

peng terdapat penginapan-penginapan yang menye-

diakan Pekerja seks komersial. Sedangkan kopeng 

merupakan basis dari GKJTU 

GKJTU tentu harus melakukan peran seba-

gai pembawa damai bagi masyarakat. Tanpa peran 

itu GKJTU tidak bisa disebut sebagai Gereja. Akan 

tetapi, untuk bisa berperan dengan baik GKJTU ha-

ruslah diterima sebagai bagian dari masyarakat itu 

sendiri. Jika Gereja dipandang sebagai yang asing, 

maka tidak mungkin bisa melakukan sesuatu bagi 

masyarakat. Untuk itu GKJTU, sebelum melakukan 

tugasnya sebagai Gereja, harus menyelesaikan ke-

gamangan identitasnya itu. 

 

Pembangunan Ruang Keempat Sebagai Solusi 

Keristenan Jawa (GKJTU) berada di ruang 

ketiga. Di ruang itu dia tidak bisa diterima kembali 

sebagai bagian dari orang Jawa. sampai saat ini 

GKJTU masih sangat hati-hati ketika melakukan ke-

giatan diakonia dalam masyarakat umum, karena 

takut dituduh melakukan kristenisasi. Hal ini terlihat 

dalam wawancara penulis pada direktur Yayasan 

Sion, yang merupakan lembaga diakonia GKJTU, 

menyatakan demikan tadi. Ketakutan ini sebagai in-

dikasi jika orang Kristen Jawa masih dianggap bu-

kan bagian dari orang Jawa, sehingga tindakannya 

perlu dicurigai. 



 

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja…. 109  

Celakanya, ketika masih dalam masa pen-

jajahan Belanda orang Kristen Jawa bisa naik kelas 

sosial melebihi orang Jawa pribumi, saat ini penjajah 

itu sudah tidak ada sehingga kelas sosial berbalik. 

Pada era kemerdekaan situasi politik berubah, komu-

nitas Belanda sudah tidak ada lagi, sehingga yang 

dominan adalah Jawa. Dalam situasi ini, orang 

Kristen yang sudah terlanjur di dalam ruang ketiga 

menjadi terasing. Kristen sudah terlanjur me-

ninggalkan Jawa tidak mungkin kembali pada bu-

daya Jawa, namun juga tidak mungkin untuk lebih 

jauh mendekati budaya Belanda.  

Yang bisa dilakukan Gereja adalah me-

lakukan hibriditas kembali dengan budaya Jawa 

yang dalam tulisan ini disebut membentuk ruang ke-

empat. Di dalam ruang keempat, orang Kristen kem-

bali memakai simbol, tindakan, dan tradisi Jawa 

serta memegang nilai-nilai Kristiani yang di-

milikinya. Sebenarnya situasi ini telah terjadi pada 

gereja anggota GKJTU yang berdiri pada masa 

pasca 1965. Gereja-gereja ini telah melakukan 

hibriditasi antara budaya Jawa dengan Kekristenan, 

bukan antara budaya Jawa dengan budaya Eropa, 

sehingga dia masih dianggap Jawa. 

 Upaya untuk melaksanakan persinggungan 

dengan budaya Jawa harus terencana dan ter-

sistematisasi dengan baik. Itu artinya dalam pem-

binaan warga gereja diarahkan pada upaya ini. 

Konsep Ekklesiologinya juga berbeda dari kebanya-

kan gereja Meanstrem. Dalam hal ini konsep Ekkle-

siologi lebih tepat memakai pemikiran Peter Ward 

dalam bukunya yang berjudul”Liquid Church”. 

Ward mengarahkan gereja untuk cair dan mudah 

menyesuaikan perkembangan zaman (Ward 2013). 

Jika situasi telah berubah, dan gereja tidak mau ber-

ubah menurutnya gereja akan menjadi museum ke-

kristenan. Saat ini situasi sudah berubah dibanding 

dengan masa Kolonial. 

 Persinggungan itu tentu sama dengan yang 

dikatakan Bhabha sebagai hibriditas. Budaya asalai 

(Kristen) tidak hilang, namun harus menyesuaikan 

budaya Jawa. hal ini membutuhkan proses yang la-

ma dengan terlebih dahulu melakukan Mimicry. 

Mimicry yang dilakukan adalah tindakan budaya 

Jawa dengan isi kekristenan. 

 Konskuensi dari pembentukan ruang ke em-

pat ini adalah dengan mengubah fokus pendidikan 

dan pengajaran Gereja pada budaya Jawa. Corak 

teologi, dogma, dan ritual diarahkan pada budaya 

Jawa. Program dan tindakan Gereja menyesuaikan 

tradisi Jawa. Dengan demikian Gereja mampu me-

lawan anggapan sebagai asing. Ada beberapa bidang 

yang harus dilakukan hibriditas, adalah: 

 

Hibriditas Corak Teologi 

Teologi merupakan hal terpenting dalam ko-

munitas Kristen. Teologi mempengaruhi prilaku 

umat dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Emile 

Dhurkheim setiap orang digerakan oleh totemnya, 

dan totem adalah sistem kepercayaan seseorang. 

(Dhurkheim 2001). Tindakan manusia dalam me-

nyikapi persoalan dan bersosial digerakkan oleh 

sistem kepercayaannya. Bahkan dalam penelitan 

Max Weber menemukan pengaruh ajaran Calvin-

isme pada kelahiran kapitalisme (Weber 2013). 

Ajaran tentang kesalehan yang menuntut kerja deng-

an keras dan menggunakan kekayaan dengan efektif 

membawa semangat kapitalisme. 

Saat ini corak teologi GKJTU terdapat tiga 

aliran, Calvinis, Pietis, dan Kontekstual (RIP 2003). 

Untuk corak Calvinis, dan Pietis merupakan aliran 

teologia dari Eropa, sedang kontekstual merupakan 

sebuah konsep untuk mendekat dengan konteks 

Jawa, yang belum terealisasi dengan baik. Itu artinya 

teologia GKJTU sebagian besar dibentuk dalam 

konteks Eropa. 

Teologia kepercayaan Jawa yang mendasar 

terdapat dalam konsep manunggaling kawula Gusti 

(bersatunya antara Manusia dan Tuhan)  dan dalam 

konsep Keselarasan (Weber 2013). Dua konsep ter-

sebut saling terkait dan tidak bisa dipahami secara 

terpisah. Hal ini karena dalam kepercayaan Jawa ti-

dak dipisahkan antara hal yang transenden atau sak-

ral dengan kehidupan sehari-hari. 

Konsep Manunggaling kawula lan Gusti ha-

rus dipahami dengan pola pikir kepercayaan Jawa 



 

110 Volume 4, Nomor 1, Januari 2020 

terhadap kosmos.  Ada dua kosmos yang dipercayai, 

makro kosmos dan mikro kosmos. Makro kosmos 

adalah seluruh alam ciptaan, yang memiliki hu-

kumnya sendiri, sedang mikro kosmos adalah salah 

satu unsur dalam alam yang terikat dengan hukum 

alam (Suseno 2003). Makro kosmos dipahami se-

bagai Gusti (Tuhan) dan mikro kosmos adalah 

Kawula (manusia). Keberadaan yang ideal dan sem-

purna adalah keteraturan antara alam dan manusia, 

manusia tidak menentang hukum alam, itulah yang 

disebut menyatu atau manunggal. 

Konsep Selaras terkait dengan keteraturan 

dalam konsep manunggaling kawula lan Gusti. Ke-

teraturan manusia dengan alam bisa dilakukan deng-

an menerapakan keselarasan. Manusia dituntut untuk 

menyelaraskan diri dengan hukum alam (Suseno 

2003). Hukum alam tidak bisa dilawan oleh manu-

sia, namun hanya bisa diikuti dan dipahami. Manu-

sia untuk mengikuti hukum alam harus memahami 

karakter dari alam. Sedang untuk bisa mengenal 

alam, manusia harus melihat kedalam dirinya sen-

diri, karena manusia dianggap sebagai miniatur 

alam. 

Yang dianggap salah, atau dosa dalam baha-

sa Kristen, adalah pelanggaran terhadap hukum 

alam. Jika alam dilanggar maka akan membuat se-

luruh kehidupan terganggu (Suseno 2003). Dalam 

hal ini orang Jawa sering menggambarkan dengan 

Samudra, yang pada dasarnya adalah tenang namun 

karena ada angin menerpa maka muncul gelombang 

pada seluruh Samudra yang menjadi mengerikan. 

GKJTU harus membangun konsep teo-

loginya berbasis dua konsep kepercayaan Jawa itu. 

Hal ini bukan berarti harus meninggalkan corak teo-

logia yang sudah ada, yang merupakan hasil dari se-

jarah. John Calvin sebenarnya juga mengajarkan 

bahwa dalam seluruh alam semesta terdapat pe-

nyataan Allah, yang artinya Alam juga dilihat se-

bagai sakral.(Institutio [Christianae religionis] t.t.) 

Dengan demikian konsep Manunggaling kawula lan 

Gusti sangat mudah untuk dipakai sebagai dasar 

GKJTU berteologia. 

Konsep inkarnasi Yesus juga sama dengan 

konsep manunggaling kawula lan Gusti. Allah yang 

tak terbatas mewujud dalam keterbatasan manusia. 

Untuk hidup benar orang Kristen harus seperti 

Yesus, yaitu adanya keselarasan antara manusia dan 

Allah. Dalam hal ini GKJTU harus merekonstruksi 

konsep inkarnasi dari perspektif Eropa ke dalam 

konteks Jawa. 

Demikan juga dengan konsep keselarasan, 

GKJTU harus mambangun konsep kerajaan Allah 

dengan berpijak pada konsep ini. Kerajaan Allah da-

lam iman Kristen merupakan hal yang penting dan 

harus diwartakan di dunia, begitu pula dengan ke-

selarasan dalam kepercayaan Jawa. konsep kerajaan 

yang otoriter dan hirarkis dalam perspektif Eropa di-

ubah dengan konsep Keselarasan yang setara. 

 

Hibriditas Dogma 

Dogma adalah konsep pengajaran yang di-

buat berdasar dari teologia yang dipercayai. Bentuk 

sistematis dari teologia yang dikembangkan sebuah 

gereja adalah dogma. Dengan demikan dogma ber-

fungsi mempermudah umat untuk belajar tentang 

teologia. Dogma juga berfungsi sebagai pengikat 

dan identitas umat Gereja. 

GKJTU mengidentifikasi diri memiliki dog-

ma yang tertulis dalam Katekismus Heidelberg (KH) 

dan Pelengkap Katekismus Heidelberg (PKH) (Tata 

Dasar dan Tata Laksana GKJTU. KH adalah kate-

kismus yang dubuat Calvin serta sebagai identitas 

gereja-gereja Calvinis, sedang PKH adalah peng-

ajaran yang dibuat oleh GKJTU sendiri terkait deng-

an sikap terhadap bidang-bidang kehidupan yang ti-

dak dibahas dalam KH. Bidang-bidang yang dibahas 

dalam PKH adalah bidang Politik, Ekonomi, plura-

litas agama, Budaya, dan lingkungan hidup (PKH 

2008). 

KH berisi tentang ajaran kekristenan dalam 

konteks Eropa saat Calvin masih hidup. Dengan 

demikian KH hanya mengajarkan tentang konsep 

keimanan dalam konteks bersengketa dengan ke-

percayaan gereja Katolik. Sedang PKH sebatas 

pengajaran untuk menilai berbagai bidang dan 



 

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja…. 111  

bagaimana menyikapinya yang berpijak dari KH. Itu 

artinya GKJTU belum bisa membangun dogma dari 

basis Jawa. 

Seharusnya GKJTU membuat sistem peng-

ajaran yang didasarkan dari hibriditas teologi yang 

diusulkan tadi. Bagaimana tentang ketuhanan, ke-

manusiaan dan persekutuan harus dibuat tersistem 

dalam satu ajaran. Dalam hal ini bisa juga GKJTU 

membandingkan dengan primbon-primbon Jawa 

(Primbon adalah buku tentang ajaran kepercayaan 

Jawa dalam menyikapi kehidupan. Di dalamnya di-

atur bagaimana dan kapan manusia harus me-

lakukan kegiatannya sehari-hari berdasar ke-

percayaan Jawa. ada banyak versi pribon yang ada di 

Jawa, salah satu yang terkenal adalah primbon 

Bantal Jemur ada makna). Orang Jawa selalu me-

lihat primbon dalam melakukan berbagai kegiatan 

atau acara ritual agar bisa selaras dan selamat. 

 

Hibriditas Ritual 

Dari teologia dan dogma yang ada di 

GKJTU, yang merupakan produk budaya Eropa, ma-

ka liturgi dalam ritual peribadahan menjadi Eropa 

sentris. Ritual gerejawi menggunakan nyanyian dan 

lagu Eropa, begitu juga musiknya. Simbol-simbol 

yang dipakai juga dari Eropa, misalnya lilin, stola, 

toga, dll. Dan yang terpenting unsur-unsur liturgi ju-

ga Eropa sentris, misalnya setelah pengakuan dosa 

dilanjutkan dengan berita anugerah. Dalam konsep 

tersebut dosa dianggap sebagai pelanggaran dan ke-

salahan, sehingga diselesaikan dengan mengakui 

serta dibenarkan. Sedang dalam konteks Jawa dosa 

adalah bersikap tidak pantas atau tidak seharusnya 

yang berdampak dengan rasa malu. 

GKJTU harus memperhatikan model ritual-

ritual Jawa dan mengadopsi dalam liturgi gerjawi. 

Nyanyian dibuat dengan model Jawa yang meng-

utamakan keteduhan dan kesunyian batin. Symbol 

liturgi diubah dengan simbol-simbol yang biasa di-

pakai oleh orang Jawa dalam ritualnya, misalnya 

kemenyan, bunga, dan buah-buahan. Pakaian gereja-

wi diubah dengan model Jawa, misalnya Beskap 

(pakaian Jawa). 

Selain itu hari-hari besar juga harus di-

sesuaikan dengan hari-hari sakral budaya Jawa. Di 

Jawa ada hari-hari dan momen yang dianggap sak-

ral, misalnya malam satu Sura (bulan itu semua 

orang dilarang mengadakan acara-acara besar atau-

pun membangun sesuatu. Hal itu karena bulan ini di-

anggap sakral), masa hendak bercocok tanam, masa 

pasca panen, dan yang lainnya. Natal, Pentakosta, 

Paskah, harusnya dikemas dengan hari-hari sakral 

Jawa tersebut. 

Tindakan itu harus dilakukan secara masip 

pada umat Gereja Kristen Jawa (GKJTU). Semua 

ajaran, ritus, dan aksi harus mengarah pada pem-

bentukan ruang keempat itu. Maka dengan singkat 

bisa dikatakan, pembinaan warga gereja harus ber-

basis pada pembentukan ruang keempat. 

Pandangan ini ditemukan oleh penulis ketika 

mengadakan penelitian pada beberapa warga 

GKJTU yang berada di sekitar lereng Gunung 

Merbabu. Mayoritas warga GKJTU di lereng 

Gunung merbabu memiliki sejarah yang berbeda 

dengan GKJTU di tempat lain. Gereja-gereja ini 

lahir pada tahun 1965, pasca kejadian Gerakan 30 

september 1965. Itu artinya mereka tidak meng-

alami proses hibriditas dengan orang Eropa atau 

kolonial Belanda. Mereka tetap memakai tradisi 

GKJTU namun mereka juga menjalankan ritual bu-

daya Jawa. ada beberapa desa dilereng Gunung 

Merabu mayoritas warga GKJTU namun pesta rak-

yat paling meriah bukan pada perayaan Natal, 

namun pada Perayaan Saparan. Saparan adalah pe-

rayaan masyarakat Jawa yang dilakukan pada bulan 

dan penanggalan Jawa, yaitu bulan Sapar. Biasanya 

pada bulan Sapar, masyarakat sudah selesai me-

manen hasil pertaniannya sehingga dirayakan deng-

an sangat meriah. Perayaan ini mewajibkan anggota 

masyarakat untuk saling mengunjungi. 

 Warga GKJTU lereng Merbabu masih mem-

praktekan ritual budaya Jawa. mereka masih meng-

adakan peringatan pasca kematian, tiga hari, tujuh 

hari, sampai mendak. Upacaya slametan sampai saat 

ini masih dilestarikan oleh orang Jawa, bahkan ritual 

ini bisa dipakai ukuran sebagai orang Jawa (Puspita, 



 

112 Volume 4, Nomor 1, Januari 2020 

2018, p. 268-269). Yang menarik dalam mem-

praktekan ritual itu yang diundang adalah semua 

warga lingkungan yang tidak dibedakan agamanya, 

sedang doa yang dipakai dalam upacara itu tata cara 

agama Kristen. Khusus upacara pasca kematian war-

ga gereja tidak mendoakan arwah yang telah me-

ninggal. Dengan demikian GKJTU lereng Merbabu 

telah berhasil membentuk ruang keempat dengan 

baik, sehingga mereka tidak dianggap orang asiang 

lagi dalam konteks masyarakat Jawa. 

 Dengan berada pada ruang keempat itulah 

GKJTU akan bisa bermakna. Seharusnya Pem-

bangunan ruang ke empat menjadi basis pembinaan 

warga Gerja. Gereja tidak lagi disibukan dengan 

identitasnya, namun sudah jauh melangkah untuk 

bersama-sama mengatasi persoalan masyarakat, 

misalnya kemiskinan. Karena Gereja jika tidak me-

lakukan tindakan itu sebenarnya bukan gereja yang 

benar (Nugroho, 2019, p. 107-109). 

 

KESIMPULAN 

 Ketika Gereja sudah ditolak dalam kon-

teksnya berarti gereja sedang dalam situasi mati suri. 

Gereja tidak mampu hidup dengan panggilannya un-

tuk membawa kabar sukacita di bumi, namun juga 

tidak lenyap dari dunia. Situasi ini yang terjadi pada 

Keristenan di Jawa pasca penjajahan Belanda 

sampai saat ini. 

 Persoalan sebenarnya adalah tentang iden-

titas dari kekristenan di Jawa. Identitas kekristenan 

Jawa berada dalam ruang ketiga, atau dalam 

hybriditas. Hal ini nyata ketika dilihat dari teori 

Bhabha tentang budaya hybrid. Dengan demikian 

GKJTU sedang dalam kegamangan identitas. 

 Identitas GKJTU harus diselesaikan untuk 

bisa diterima sebagai bagian dari orang Jawa. Pe-

nyelesaianya adalah dengan kembali melakukan 

membentuk ruang baru bersama budaya Jawa, yaitu 

ruang keempat, di situ melakukan mimicry dan ter-

cipta hybriditas. Tindakan ini harus dilakukan deng-

an massif oleh Gereja. Maka sarana paling tepat un-

tuk mendorong tindakan ini adalah melalui Pem-

binaan warga gereja yang terfokus pada pem-

bentukan ruang keempat. 

 

DAFTAR RUJUKAN 

Aritonang, Jan S. (2004). Sejarah perjumpaan Kris-

ten dan Islam di Indonesia. BPK Gunung 

Mulia, 2004. 

Bhabha, Homi K. (2012). The Location of Culture. 

Routledge. 

Creswell, John W. (2015). Penelitian Kualitatif & 

Desain Risert, Terj. Ahmad Lintang 

Lazuardi Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

End, Th. Van Den. (2000). Enam Belas Dokumen 

Dasar Calvinisme. Jakarta: BPK Gunung 

Mulia. 

Habermas, Jürgen. (2014). Between Naturalism and 

Religion: Philosophical Essays. John 

Wiley & Sons. 

Herwanto, Lidia. (2002). Pemikiran dan Aksi Kiai 

Sadrach. Jogjakarta: Mata bangsa. 

Kraidy. (2007) Hybridity, OR the Cultural Logic of 

Globalization. Pearson Education India. 

Lombard, Denys. (1996). Nusa Jawa: Batas-batas 

pembaratan. PT Gramedia Pustaka Utama. 

Nugroho, Fibry Jati. (2019). “Gereja Dan Kemis-

kinan: Diskursus Peran Gereja di Tengah 

Kemiskinan” Evangelikal: Jurnal Teologi 

Injili dan Pembinaan Warga Jemaat, 3 (1). 

Partonadi, Soetarman Soediman. (2001). Komunitas 

Sadrach dan akar kontekstualnya. BPK 

Gunung Mulia. 

Puspita, Ayunda Riska. (2018). “Refleksi 

Kepercayaan Pesisir Pantai Prigi dalam 

Sajen Slametan Njangkar”, Jurnal 

Masyarakat dan Budaya. 20 (2). 

RIP. (2003). Rencana Induk Pengembangan 2003-

2028 GKJTU. Sinode GKJTU. 

Said, Edward W. (2014). Orientalism. Knopf 

Doubleday Publishing Group. 



 

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja…. 113  

Ward, Peter. (2013). Liquid Church. Wipf and Stock 

Publishers. 

Weber, Max. (2013). The Protestant Ethic and the 

Spirit of Capitalism. Routledge. 

 


