Evangelikal: Jurnal Teologi Injili dan Pembinaan Warga Jemaat

Volume 4, Nomor 1, Januari 2020:; 103-113

ISSN  2548-7558 (Online)
2548-7868 (Cetak)

PENCIPTAAN “RUANG KEEMPAT” SEBAGAI BASIS PEMBINAAN WARGA GEREJA

PRIBUMI DALAM MENGGEREJA DI JAWA

Akris Mujiyono & Febri Jati Nugroho
Sekolah Tinggi Teologi Sangkakala,
Getasan, Kab. Semarang, Jawa Tengah, Indonesia
Email: akrismujiyono@gmail.com

ABSTRACT: The true Church must run of vocation as peacemakers. Peacemaker could do if the Church
has become part of the context. If the Church were exiled by the context, it means that there are issues
that must be resolved within the Church. Northen Central Java Christian Church (GKJTU), and the same
with other churches on the Javanese, experienced alienation from the context. That alienation because
there is the question of the identity of a Hybrid Church. To cope with it all the citizens of the Church must
be built to move nearing the Javanese culture with the formation of the fourth space as its base. This
fourth space is a space to interact back with the Christianity of Javanese culture that's been left behind.
The fourth space is the place for contextualize. The formation of this fourth space should be seen from the
poskolonial theory is Homi k. Bhabha about third space.

Keywords: Culture, Third Space, Mimicry, Hibryd, Space The Fourth.

ABSTRAK: Gereja yang hidup dan benar harus menjalankan panggilannya sebagai pembawa damai.
Pembawa damai bisa dilakukan jika Gereja telah menjadi bagian dari konteks. Jika gereja diasingkan oleh
konteks itu artinya ada persoalan yang harus diselesaikan di dalam gereja itu. Gereja Kristen Jawa tengah
utara (GKJTU), dan sama dengan Gereja lain di Jawa, mengalami keterasingan dari konteks.
Keterasingan itu karena ada persoalan identitas Hybrid gereja. Untuk mengatasi hal itu semua warga
gereja harus dibina untuk bergerak mendekati budaya Jawa dengan pembentukan ruang keempat sebagai
basisnya. Ruang keempat ini adalah ruang untuk berinteraksi kembali kekristenan dengan budaya Jawa
yang sudah ditinggalkannya. Pembentukan ruang keempat ini harus dilihat dari teori poskolonial Homi K.

Bhabha.

Kata Kunci: Budaya, ruang ketiga, Mimikri, Hibryd, ruang keempat.

PENDAHULUAN

Orang Kristen Jawa mendapat ejekan seba-
gai “Londo wurung, Jawa tanggung”, yang artinya
menjadi orang Belanda (Eropa) gagal dan menjadi
orang Jawa setengah-setengah. Ejekan itu mengindi-
kasikan orang Kristen Jawa berada dalam Kkrisis
identitas. Mereka bukan lagi dianggap orang Jawa,
tetapi juga bukan orang Belanda. Panggilan untuk
orang Kristen dari orang Jawa adalah “Kristen Lon-
do” (Kristen Belanda). (Herwanto, p. 11). Situasi
orang Kristen Jawa berada dalam kegamangan. Ke-
gamangan itu dalam teori Homi K. Bhabha disi-
nyalir berada di ruang ketiga. Ruang ketiga adalah
ruang diantara dua budaya yang bersinggungan, da-
lam hal ini antara budaya Jawa dan Belanda (Eropa).
Jika situasi ini dipertahankan orang Kristen Jawa,
maka sulit bagi mereka untuk menggereja di konteks

Jawa, dan selamanya menjadi “orang asing” di nege-
rinya sendiri. Tulisan ini didasarkan atas penelitian
dari GKJTU yang pernah dilayani oleh pendeta Sa-
latiga Zending serta berada dalam konteks masya-
rakat yang multi agama. Selain itu juga penulis me-
ngadakan penelitian di tingkat pimpinan sinode serta
dokumen-dokumen gerejawi. Semua hasil penelitian
ini akan dinilai dengan teori poskolonial Homi K.
Bhabha. Dalam teori ini diuraikan tentang ruang
ketiga, mimikri, dan budaya Hibrid. Berpijak dari
teori Bhabha tentang ruang ke tiga, Gereja Jawa
harus mengadakan pembinaan warga jemaat berbasis
ruang keempat. Ruang keempat yang dimaksud ada-
lah lanjutan dari teori Bhabha tentang ruang ketiga.
Ruang keempat ini harus dilihat dari teori Bhabha,
tanpa itu sulit untuk memahami maksud dari ruang
keempat ini.

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja.... 103


mailto:akrismujiyono@gmail.com

Sejarah masuknya agama Kristen di Indone-
sia dibagi menjadi dua periode. Periode pertama ber-
sama Portugis di daerah Indonesia timur, sedang pe-
riode kedua bersama penjajahan Belanda. Sejarah
masuknya kekristenan di Jawa termasuk pada pe-
riode kedua. Periode kedua ini dibagi dua lagi, yaitu
masa Verenigde Oostindische Compagnie (VOC)
dan pasca VOC. Pada masa VOC, pekabaran injil
masih dibatasi kepada kalangan orang Belanda sen-
diri dan ada larangan untuk mengabarkan kekristen-
an di wilayah-wilayah orang Islam, karena dianggap
mengganggu kondusifitas bisnis VOC (Aritonang
2004).

Setelah masa VOC berakhir, situasi masya-
rakat di Belanda dipengaruhi oleh pencerahan yang
terjadi di Eropa. Di masa ini ada semangat untuk le-
bih menghargai potensi lokal dan cenderung meng-
hargai perbedaan agama. Hal itu berdampak pada
terbukanya orang-orang Belanda, yang ada di Indo-
nesia, untuk menerima orang pribumi beragama
Kristen (Aritonang 2004). Pada masa ini, sekitar
Tahun 1905, orang-orang dari Belanda yang datang
ke wilayah Hindia Belanda mengalami peningkatan
yang luar biasa. Denys Lombard menuliskan:

Pada awal abad ke-19, jumlah orang Eropa ti-
dak lebih dari beberapa ribu saja, pada tahun
1850 meningkat menjadi sekitar 22.000 orang
... tahun 1872 jumlah mereka 36.467 orang;
tahun 1882, 43.738 orang; tahun 1892, 58.806
orang; tahun 1905, 80.912 orang. Sebagian be-
sar mereka, seperti dulu, bermukim di Jawa,
tetapi sering di luar Batavia. (Lombard 1996).
Jelas terlihat pengaruh Pencerahan membuat keter-
bukaan orang Belanda, sehingga mendorong mereka
keluar dari wilayahnya sendiri.

Situasi ini mendorong terbentuknya kelas-
kelas sosial dalam masyarakat Jawa. Kelompok pen-
datang Belanda menjadi kelas tertinggi dalam kasta
sosial, yang kedua orang-orang Cina dan Arab, dan
kasta terendah adalah orang-orang pribumi. Sedang
orang pribumi sendiri terbagi menjadi dua kasta lagi,
yaitu priyayi dan Wong cilik. Priyayi adalah orang-
orang Jawa yang memiliki tanah atau bekerja di bi-
rokrasi pemerintahan, yang artinya dia adalah orang-

orang yang menjadi kepercayaan orang Belanda, se-
dang Wong cilik adalah orang-orang yang pekerjaan-
nya menjadi buruh dan atau petani tanpa kepemilik-
an tanah. Relasi antara Priyayi dan wong cilik seperti
majikan dan pelayan karena dalam pekerjaan kese-
hariannya mereka memerankan identitas majikan
dan pelayan (Partonadi 2001).

Orang pribumi yang menjadi Kristen mayo-
ritas dari golongan orang miskin atau wong cilik.
Banyak di antara mereka bekerja sebagai buruh dan
petani yang tidak memiliki tanah sendiri. Secara
Khusus orang-orang GKJTU dari para buruh perke-
bunan milik Nyonya D.D. Le Jolle. Itu artinya para
warga GKJTU mula-mula adalah dari golongan bu-
ruh. D.D. Le Jolle pada tahun 1853, dan Petrus
Sedaya seorang Guru Injil dari Mojowarno, merintis
GKJTU. Dia adalah seorang pengusaha perkebunan
di desa Simo, Boyolali. Yang menjadi pengikut per-
tama adalah para buruh di perkebunan miliknya. Se-
telah perkumpulan menjadi besar dilayani oleh Sala-
tiga Zending (sekitar tahun 1884-1941). Salatiga
Zending adalah persatuan misionaris-misionaris dari
Belanda dan Jerman yang berada di wilayah Sala-
tiga. Kemudian pada bulan Maret 1937 berdirilah Si-
node GKJTU di wilayah Jawa.

GKJTU merupakan salah satu Gereja yang
menyatakan diri sebagai Gereja berbahasa dan ber-
budaya Jawa. Pernyataan itu tertuang dalam rencana
Induk Pengembangan (RIP) GKJTU tahun 2003-
2028. Namun yang menarik, GKJTU juga menyata-
kan dirinya bukan sebagai gereja etnis, yang artinya
bukan gereja milik orang Jawa (RIP GKJTU, 2003,
p. 18-19). Di dalam konteks Jawa, GKJTU terga-
bung di dalam Badan Musyawarah Gereja-gereja Ja-
wa (BMGJ) yang anggotanya ada empat sinode Ge-
reja Jawa: Gereja Kristen Jawa (GKJ), Gereja Kris-
ten Jawi Wetan (GKJW), Gereja Injili Tanah Jawa
(GITJ), dan GKJTU. Ke-empat Gereja yang terga-
bung dalam BMGJ ini juga bersama-sama menyata-
kan sebagai gereja berbudaya Jawa.

GKJTU, selain menyadari berada dalam kon-
teks budaya Jawa, juga meyakini sebagai bagian dari
Indonesia. Keyakinan itu terlihat dalam Tata Gereja

104

Volume 4, Nomor 1, Januari 2020



GKJTU, dan semua anggota BMGJ, yang menyebut-
kan Pancasila sebagai asas bernegara dan berbangsa
(TTD & TTL GKJTU, 2013, p. 3). Hal ini meng-
gambarkan kalau GKJTU menyadari dirinya meru-
pakan bagian dari Indonesia. Namun peran GKJTU
untuk keindonesiaan juga gamang seperti halnya ter-
hadap budaya Jawa. Dengan demikian ditemui kega-
mangan GKJTU sebagai Gereja di Jawa. Untuk me-
lihat dengan jelas kegamangan itu, teori tentang
ruang ketiga, mimicry, dan budaya Hybrid Bhabha
harus dipahami dengan baik.

METODE

Penelitian ini bermula dari asumsi bahwa ada
persoalan identitas yang tercermin dalam tindakan
sosial GKJTU. Hal ini terlihat dari minimnya peran
sosial Gereja. Oleh karena itu, metode penelitan
yang dipakai adalah Kualitatif. Creswell men-
definisikan metode penelitian Kualitatif sebagai
berikut:

Penelitian Kualitatif dimulai dengan asumsi dan
penggunaan kerangka penafsiran/teoritis yang
membentuk atau mempengaruhi studi tentang
permasalahan riset yang terkait dengan makna
yang dikenakan oleh individu atau kelompok
pada suatu permasalahan sosial atau manusia...
(Creswell, 2015, p. 59).
Sedangkan dalam mencari data akan dilakukan di
tingkat sinodal dan jemaat-jemaat lokal. Dalam pro-
ses pencarian data ini akan dipakai metode pene-
litian Pustaka serta dokumen Gerejawi yang ber-
kaitan dengan pokok penelitian, dan juga dengan
metode wawancara langsung dengan para pemimpin
Gereja di tingkat sinode dan jemaat, serta masyara-
kat di luar warga Gereja. Selanjutnya data yang di-
peroleh akan dianalisis secara mendalam.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ruang Ketiga

Banyak teoritisi poskolonial, diantaranya
Said, yang berpendapat jika terjadi persinggungan
dua budaya maka budaya yang lebih kuat atau do-
minan akan menindas budaya yang lebih lemah.

Budaya lemah akan menilai diri sesuai dengan peni-
laian budaya yang lebih kuat (Said 2014). Dengan
demikian batas antara budaya dominan dengan yang
lemah sangat jelas. Di sini terdapat biner, budaya
tinggi dengan budaya rendah, bermoral dan amoral.
Di antara biner itu terdapat ketegangan dan jarak
yang jauh. Dalam biner budaya dominan yang ber-
peran sebagai yang terpenting dan ideal, sedang bu-
daya lemah rendah dan tidak penting.

Budaya dominan menjaga biner untuk tetap
ada karena menguntungkan. Dengan adanya biner
antara budaya dominan dan budaya lemah tetap ada
batas yang jelas. Batas ini penting bagi budaya do-
minan untuk menjaga dominasinya atas budaya le-
mah. Jadi di satu sisi budaya dominan memiliki ke-
inginan mencerdaskan budaya lemah, namun di sisi
lain dia tidak mau budaya lemah menjadi sama de-
ngan dirinya. Dalam pandangan Bhabha batas antara
budaya dominan dan budaya lemah tidak selalu te-
gas dan jelas. Tidak selamanya biner itu terdapat ja-
rak yang jauh dan tidak ada perjumpaan antara dua
budaya yang bersinggungan. Dan juga tidak selalu
budaya yang dominan itu mengendalikan budaya
yang lemah. Persinggungan dua budaya akan mem-
bentuk ruang ketiga. Ruang ketiga ini bukan milik
budaya dominan dan juga bukan milik budaya le-
mah. Perjumpaan dua budaya akan memunculkan
ruang atau realitas baru. Di ruang ketiga ini biner itu
mulai dilemahkan dan terjadi perjumpaan.

Mimikri

Dalam persinggungan dua budaya, tentu bu-
daya dominan akan lebih berkuasa terhadap budaya
yang lemah. Kebenaran, dan kebaikan diukur ber-
dasar budaya dominan. Dalam hal itu budaya lemah
dipandang sebagai rendah dan salah. Budaya domi-
nan merasa sebagai budaya yang sempurna dan tak
berubah, sedang budaya lemah dianggap sebagai
budaya yang harusnya diubah. Pandangan itu tidak
hanya dari budaya dominan, budaya lemah pun me-
miliki pemikiran yang sama. Untuk bisa menyeim-
bangkan posisi dalam perjumpaan dua budaya, yang
lemah selalu mencoba menirukan budaya dominan.

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja.... 105



Peniruan dilakukan dengan motivasi untuk melepas-
kan diri dari tekanan budaya dominan. Proses peni-
ruan ini disebut sebagai Mimikri. Sedangkan proses
terjadinya peniruan itu di ruang ketiga. Peniruan ter-
hadap budaya dominan tidak sama persis. Peniruan
itu mirip namun tidak benar-benar sama, sehingga
lebih tepat disebut sebagai kamuflase. Bhabha me-
ngatakan “the same but not quit” yang juga disebut-
nya sebagai mitonimi (Bhabha 2012). Peniruan di-
lakukan untuk budaya yang tinggi dengan kualitas
yang rendah. Tindakan peniruan ini juga disebut
Bhabha sebagai Sly civility atau kesopanan yang
licik (Bhabha 2012). Peniruan sebagai tindakan yang
terlihat baik namun dengan dampak merendahkan
budaya dominan.

Mimikri juga disebut sebagai mokery, ka-
rena peniruan dilakukan untuk mengejek budaya do-
minan. Peniruan ini merendahkan wacana budaya
dominan, yang selama ini melihat budaya lemah se-
bagai bodoh, dan terbelakang. Dengan kata lain, bu-
daya lemah dalam menirukan budaya dominan se-
dang mengingkari stikma yang melekat padanya. Le-
bih tepatnya proses ini disebut sebagai tindakan sur-
vive dari budaya lemah.

Tindakan peniruan ini mengganggu budaya
dominan, dengan perubahan dari budaya lemah yang
mulai mendekati atau menyamai. Budaya dominan
menjadi bingung dengan status budaya lemah, apa-
kah harus diterima atau ditolak sebagai bagian da-
rinya. Di sisi lain juga sudah mulai ragu dengan pan-
dangan mengenai budaya lemah yang bodoh dan
terbelakang karena terlihat sama dengannya.

Peniruan ini memiliki dampak yang ambigu
bagi kedua budaya. Di satu sisi budaya dominan se-
nang karena budaya lemah mulai berubah menjadi
baik, namun di sisi lain budaya dominan merasa ter-
ancam dengan batas yang mulai kabur diantaranya
(Bhabha 2012). Perbedaan antara budaya dominan
dan lemah mulai sulit dideteksi, yang artinya domi-
nasi mulai kabur. Di sisi lain budaya lemah juga se-
lalu selip dalam menirukan, dan dalam kegandaan
budaya. Peniruan tidak benar-benar meninggalkan

budaya asalnya dan beralih seratus persen ke budaya
dominan, namun selalu bersifat mangu-mangu.

Budaya Hibrid

Di dalam ruang ketiga, yang terjadi adalah
proses mimikri, selanjutnya membentuk budaya ba-
ru. Yang semula berupa proses peniruan, jika terjadi
dalam waktu yang lama dan terus menerus maka
akan menjadi budaya sendiri. Budaya baru itu bukan
salah satu dari budaya yang bersinggungan. Sering
budaya baru tidak diterima sebagai bagian dari baik
budaya dominan maupun yang lemah. Relita baru itu
disebut budaya hybrid.

Budaya baru itu tidak memiliki identitas
yang jelas. Budaya yang otentik atau murni sudah
tidak ada. Identitas lama tidak hilang, dan identitas
baru sangat mepengaruhi identitas lama, atau dengan
kata lain disebut sebagai identitas yang gamang.
Namun begitu bukan berarti budaya baru itu tidak
ada, atau sebatas sebagai perubahan budaya global,
seperti kritik dari beberapa penulis tentang pe-
mikiran Bhabha (Kraidy 2007). Budaya baru itu ada
penganutnya yang bukan termasuk dari salah satu
budaya yang bersinggungan. Ada entitas baru di-
antara dua komunitas dan budaya yang ber-
singgungan, sebagai realitas sosial.

Identitas Hybrid GKJTU

Di awal sudah dijelaskan bahwa situasi
masyarakat Jawa, saat perintisan GKJTU, terdapat
tiga tingkatan status sosial. Tingkat pertama adalah
Bangsa Eropa (Belanda), yang merupakan tertinggi.
Yang kedua adalah kelas asing asia, yaitu orang
Cina dan Arab, kebanyakan mereka adalah para
pengusaha dan pedagang yang memiliki modal.
Sedang kelas ketiga, yang paling rendah dan miskin,
adalah kelas pribumi. Interaksi tiga kelas itu tentu
terjadi dalam masyarakat Jawa. Namun yang akan
menjadi fokus dalam penelitian ini adalah interaksi
kelas Penjajah Belanda dengan Pribumi.

Orang-orang Belanda berpandangan bahwa
orang pribumi sebagai rendah, bodoh, dan kasar.
Pandangan ini terlihat dalam tindakan orang-orang

106

Volume 4, Nomor 1, Januari 2020



Belanda dalam menutup diri dari orang pribumi.
Wanita-wanita Belanda yang ada di Hindia Belanda
akan menikah dengan pria-pria Belanda, dan begitu
juga sebaliknya, para pria Belanda akan menikahi
wanita Belanda. Dan seandainya ada pria Belanda
menikahi wanita pribumi itu sebatas dijadikan Gun-
dik (istri kedua dan terkadang tidak resmi) (Lombard
1996), yang sering mendapat julukan Nyai. Selain
itu orang-orang Belanda tidak mau berbahasa Me-
layu. Mereka masih menggunakan bahasa Belanda
dalam berinteraksi dengan orang pribumi, walau me-
reka bisa berbahasa Melayu. Dan mereka akan mera-
sa terhina jika orang pribumi menggunakan bahasa
Belanda.

Dalam kondisi semacam itu membuat orang-
orang pribumi, yang ingin naik status sosialnya,
mengubah budayanya menjadi atau mendekati bu-
daya Belanda. Upaya ini terjadi pada orang-orang
Kristen Jawa. Orang-orang Jawa menaikan kelas so-
sialnya dengan beragama Kristen, yang merupakan
agama penjajah Belanda. Posisi mereka akan berada
diantara orang Belanda dan orang Cina-Arab, karena
dangan menjadi Kristen sama dengan mempraktikan
budaya Belanda. Gaya berpakaian dan gaya rambut
harus berubah, serta ketika di babtis diberikan nama
yang baru. Yang menarik dalam upaya peniruan bu-
daya barat ini adalah orang Kristen Jawa tidak ke-
hilangan kejawaannya (Lombard 1996).

Dengan begitu, prilaku dan budaya dari
orang-orang Kristen Jawa tidak sama lagi dengan
orang-orang Jawa yang tidak menjadi Kristen, na-
mun juga tidak benar-benar sama dengan Belanda.
Situasi ini memunculkan reaksi negatif dari orang-
orang Jawa. Orang-orang Jawa original (kalau boleh
saya katakan demikan bagi orang Jawa yang tidak
beragama Kiristen) sering mengejek orang Kristen
Jawa dengan perkataan: Londo wurung, Jawa Tang-
gung (Jadi Belanda gagal, dan tanggung-tanggung
menjadi Jawa) (Aritonang 2004). Hal ini menanda-
kan orang Jawa Kristen sudah tidak dianggap orang
Jawa, atau sudah diasingkan dari komunitas Jawa.
Demikian juga orang-orang Jawa yang menjadi war-
ga GKJTU. Mereka dari para buruh perkebunan

yang miskin berupaya mendekati tuannya dengan
beragama Kristen. Dengan beragama Kristen mereka
akan merasa bukan lagi buruh, namun sudah men-
jadi rekan. Relasi ini menjelaskan bahwa GKJTU
beridentitas berbeda dari orang Jawa namun mereka
masih orang Jawa. Kegamangan identitas masih ter-
jadi sampai saat ini. Dari sisi teologia GKJTU meng-
akui bercorak Calvinis, Pietis, dan Kontekstual (RIP
GKJTU, 2003, p. 21-22. Hal ini wajar karena pele-
tak dasar teologia GKJTU adalah para misionaris
Salatiga Zending, yang memiliki latar belakang teo-
logi beragam. Salah satu tanda GKJTU sebagai gere-
ja Calvinis adalah dipakainya Katekismus Hei-
delberg (KH), yang muncul dari konteks Eropa
(End, 2000, p. 201-202), sebagai bahan ajar gerejawi
(RIP GKJTU, 2003, p. 21-22). Bahan ajaran ini, di-
banding dengan Gereja-gereja yang berada dalam
BMGJ, hanya GKJTU yang masih konsisten mema-
kai katekismus tanpa perubahan apapun.

Di sisi lain GKJTU menyebut diri sebagai
Gereja yang kontekstual. Hal itu diwujudkan dengan
dibuatnya buku pelengkap Katekismus Heidelberg
(PKH). Isi buku ini terbagi menjadi beberapa bi-
dang: budaya, kemajemukan agama dan kepelbagai-
an gereja, ekonomi, politik, serta pengetahuan dan
teknologi. Namun ketika dilihat isinya tidak bisa di-
katakan GKJTU benar-benar sebagai Gereja Jawa.
Dalam ajaran PKH tentang budaya Jawa, warga ge-
reja harus bersikap menguji dan memperbaharui bu-
daya Jawa. Dalam sikap itu terdapat kecurigaan be-
sar terhadap budaya Jawa. Secara jelas pernyataan
itu demikian:

ada dua sikap yang harus dikembangkan oleh
orang Kristen dan GKJTU dalam menghadapi
budaya. Pertama, menerima semua kebudayaan
dengan kritis... sikap kritis dan hati-hati sangat
diperlukan. Tugas orang Kristen dan Gereja
adalah menguji, apakah kebudayaan itu sesuai
dengan kebenaran firman Tuhan? Dalam proses
pengujian itu, orang Kristen dan Gereja harus
mampu melakukan pemisahan, mana yang “te-
rang” dan mana yang “gelap”, mana yang perlu
disingkirkan, mana yang dipakai, dan mana
yang perlu diperbaharui. Kedua, memperbaha-
rui kebudayaan. Harus diakui bahwa setiap ke-
budayaan mengandung dosa... Tugas orang

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja.... 107



Kristen dan Gereja adalah memperbaharui
kebudayaan dalam terang Injil...” (PKH, 2008,

p. 2).

Selain itu juga ada pernyataan untuk memanfaatkan
budaya Jawa demi kepentingan Gereja: “penggunaan
kesenian lokal untuk pewartaan Injil, penggunaan
secara selektif berbagai bentuk upacara lokal untuk
sarana pastoral dengan diisi muatan kristiani, meng-
adopsi berbagai simbol bahasa dan pakaian dalam
kebaktian-kebaktian khusus” (RIP GKJTU, 2003, p.
22-23). Bahasa yang dipilih oleh GKJTU untuk
mengungkapkan sebagai gereja kontekstual mempo-
sisikan diri sebagai orang di luar konteks yang beru-
paya masuk dalam konteks.

Dari apa yang diuraikan itu terlihat GKJTU
dalam kegamangan identitas. GKJTU masih berusa-
ha memakai ajaran yang lahir dari konteks Eropa,
namun tidak benar-benar berbudaya Eropa. Dan di
dalam upaya kembali menjadi Jawa pun tidak sepe-
nuh hati. Sehingga hal itu mengakibatkan tidak ada-
nya praktik adat Jawa yang masuk dalam pengajaran
dan ritual atau liturgi gerejawi GKJTU.

Dalam konteks Jawa, harusnya GKJTU me-
miliki peran penting dalam membentuk perubahan
masyarakat, mengingat GKJTU berbasis Jawa yang
memiliki peran penting terhadap situasi sosial Indo-
nesia. Berada dalam budaya Jawa merupakan keun-
tungan bagi GKJTU di Indonesia. Perubahan Indo-
nesia sangat dipengaruhi oleh perubahan masyarakat
di Jawa. Di sini seharusnya GKJTU bisa berperan
untuk ikut menentukan perubahan Indonesia. Menu-
rut Habermas, perubahan sosial akan baik jika mun-
cul dari diskusi semua unsur masyarakat di ruang
publik, dan agama sebagai salah satu unsurnya, me-
miliki peran penting (Habermas 2014). Agama akan
memberikan nilai-nilai etis. Di ruang publik inilah
GKJTU bisa berperan. Begitu juga Weber berpenda-
pat bahwa ajaran agama itu sangat meperngaruhi
perubahan sosial, baik dari bidang ekonomi maupun
etika (Weber 2013). Berpijak dari teori Weber itu
tentu GKJTU memiliki peluang untuk membentuk
karakter dan tatanan sosial masyarakat Jawa, lebih

luas ke Indonesia, Jika GKJTU mampu memerankan
diri dalam identitas sosialnya.

Saat ini semua tindakan sosial tersebut be-
lum bisa dilakukan dengan maksimal oleh GKJTU,
karena ada kegamangan dalam dirinya. Sampai di
sini bisa diketahui bahwa kegamangan identitas ter-
lihat dalam peran sosial Gereja. GKJTU sering tidak
melakukan apapun ketika ada kebijakan atau pera-
turan pemerintah yang diskriminatif atau tidak se-
suai dengan nilai-nilai kebersamaan di masyarakat.
Selain itu GKJTU juga sering diam ketika melihat
persoalan yang mengancam masyarakat. Seperti
contoh adanya sindikat pelacuran anak yang terjadi
diwilayah pelayanan GKJTU. Dalam hal itu tidak
ada tindakan apapun dari GKJTU untuk mengatasi
persoalan yang ada. Perlu diketahui di wilayah Ko-
peng terdapat penginapan-penginapan yang menye-
diakan Pekerja seks komersial. Sedangkan kopeng
merupakan basis dari GKJTU

GKJTU tentu harus melakukan peran seba-
gai pembawa damai bagi masyarakat. Tanpa peran
itu GKJTU tidak bisa disebut sebagai Gereja. Akan
tetapi, untuk bisa berperan dengan baik GKJTU ha-
ruslah diterima sebagai bagian dari masyarakat itu
sendiri. Jika Gereja dipandang sebagai yang asing,
maka tidak mungkin bisa melakukan sesuatu bagi
masyarakat. Untuk itu GKJTU, sebelum melakukan
tugasnya sebagai Gereja, harus menyelesaikan ke-
gamangan identitasnya itu.

Pembangunan Ruang Keempat Sebagai Solusi

Keristenan Jawa (GKJTU) berada di ruang
ketiga. Di ruang itu dia tidak bisa diterima kembali
sebagai bagian dari orang Jawa. sampai saat ini
GKJTU masih sangat hati-hati ketika melakukan ke-
giatan diakonia dalam masyarakat umum, karena
takut dituduh melakukan kristenisasi. Hal ini terlihat
dalam wawancara penulis pada direktur Yayasan
Sion, yang merupakan lembaga diakonia GKJTU,
menyatakan demikan tadi. Ketakutan ini sebagai in-
dikasi jika orang Kristen Jawa masih dianggap bu-
kan bagian dari orang Jawa, sehingga tindakannya
perlu dicurigai.

108

Volume 4, Nomor 1, Januari 2020



Celakanya, ketika masih dalam masa pen-
jajahan Belanda orang Kristen Jawa bisa naik kelas
sosial melebihi orang Jawa pribumi, saat ini penjajah
itu sudah tidak ada sehingga kelas sosial berbalik.
Pada era kemerdekaan situasi politik berubah, komu-
nitas Belanda sudah tidak ada lagi, sehingga yang
dominan adalah Jawa. Dalam situasi ini, orang
Kristen yang sudah terlanjur di dalam ruang ketiga
menjadi terasing. Kristen sudah terlanjur me-
ninggalkan Jawa tidak mungkin kembali pada bu-
daya Jawa, namun juga tidak mungkin untuk lebih
jauh mendekati budaya Belanda.

Yang bisa dilakukan Gereja adalah me-
lakukan hibriditas kembali dengan budaya Jawa
yang dalam tulisan ini disebut membentuk ruang ke-
empat. Di dalam ruang keempat, orang Kristen kem-
bali memakai simbol, tindakan, dan tradisi Jawa
serta memegang nilai-nilai Kristiani yang di-
milikinya. Sebenarnya situasi ini telah terjadi pada
gereja anggota GKJTU yang berdiri pada masa
pasca 1965. Gereja-gereja ini telah melakukan
hibriditasi antara budaya Jawa dengan Kekristenan,
bukan antara budaya Jawa dengan budaya Eropa,
sehingga dia masih dianggap Jawa.

Upaya untuk melaksanakan persinggungan
dengan budaya Jawa harus terencana dan ter-
sistematisasi dengan baik. Itu artinya dalam pem-
binaan warga gereja diarahkan pada upaya ini.
Konsep Ekklesiologinya juga berbeda dari kebanya-
kan gereja Meanstrem. Dalam hal ini konsep Ekkle-
siologi lebih tepat memakai pemikiran Peter Ward
dalam bukunya yang berjudul ”Liguid Church”.
Ward mengarahkan gereja untuk cair dan mudah
menyesuaikan perkembangan zaman (Ward 2013).
Jika situasi telah berubah, dan gereja tidak mau ber-
ubah menurutnya gereja akan menjadi museum ke-
kristenan. Saat ini situasi sudah berubah dibanding
dengan masa Kolonial.

Persinggungan itu tentu sama dengan yang
dikatakan Bhabha sebagai hibriditas. Budaya asalai
(Kristen) tidak hilang, namun harus menyesuaikan
budaya Jawa. hal ini membutuhkan proses yang la-
ma dengan terlebih dahulu melakukan Mimicry.

Mimicry yang dilakukan adalah tindakan budaya
Jawa dengan isi kekristenan.

Konskuensi dari pembentukan ruang ke em-
pat ini adalah dengan mengubah fokus pendidikan
dan pengajaran Gereja pada budaya Jawa. Corak
teologi, dogma, dan ritual diarahkan pada budaya
Jawa. Program dan tindakan Gereja menyesuaikan
tradisi Jawa. Dengan demikian Gereja mampu me-
lawan anggapan sebagai asing. Ada beberapa bidang
yang harus dilakukan hibriditas, adalah:

Hibriditas Corak Teologi

Teologi merupakan hal terpenting dalam ko-
munitas Kristen. Teologi mempengaruhi prilaku
umat dalam kehidupan sehari-hari. Menurut Emile
Dhurkheim setiap orang digerakan oleh totemnya,
dan totem adalah sistem kepercayaan seseorang.
(Dhurkheim 2001). Tindakan manusia dalam me-
nyikapi persoalan dan bersosial digerakkan oleh
sistem kepercayaannya. Bahkan dalam penelitan
Max Weber menemukan pengaruh ajaran Calvin-
isme pada kelahiran kapitalisme (Weber 2013).
Ajaran tentang kesalehan yang menuntut kerja deng-
an keras dan menggunakan kekayaan dengan efektif
membawa semangat kapitalisme.

Saat ini corak teologi GKJTU terdapat tiga
aliran, Calvinis, Pietis, dan Kontekstual (RIP 2003).
Untuk corak Calvinis, dan Pietis merupakan aliran
teologia dari Eropa, sedang kontekstual merupakan
sebuah konsep untuk mendekat dengan konteks
Jawa, yang belum terealisasi dengan baik. Itu artinya
teologia GKJTU sebagian besar dibentuk dalam
konteks Eropa.

Teologia kepercayaan Jawa yang mendasar
terdapat dalam konsep manunggaling kawula Gusti
(bersatunya antara Manusia dan Tuhan) dan dalam
konsep Keselarasan (Weber 2013). Dua konsep ter-
sebut saling terkait dan tidak bisa dipahami secara
terpisah. Hal ini karena dalam kepercayaan Jawa ti-
dak dipisahkan antara hal yang transenden atau sak-
ral dengan kehidupan sehari-hari.

Konsep Manunggaling kawula lan Gusti ha-
rus dipahami dengan pola pikir kepercayaan Jawa

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja.... 109



terhadap kosmos. Ada dua kosmos yang dipercayai,
makro kosmos dan mikro kosmos. Makro kosmos
adalah seluruh alam ciptaan, yang memiliki hu-
kumnya sendiri, sedang mikro kosmos adalah salah
satu unsur dalam alam yang terikat dengan hukum
alam (Suseno 2003). Makro kosmos dipahami se-
bagai Gusti (Tuhan) dan mikro kosmos adalah
Kawula (manusia). Keberadaan yang ideal dan sem-
purna adalah keteraturan antara alam dan manusia,
manusia tidak menentang hukum alam, itulah yang
disebut menyatu atau manunggal.

Konsep Selaras terkait dengan keteraturan
dalam konsep manunggaling kawula lan Gusti. Ke-
teraturan manusia dengan alam bisa dilakukan deng-
an menerapakan keselarasan. Manusia dituntut untuk
menyelaraskan diri dengan hukum alam (Suseno
2003). Hukum alam tidak bisa dilawan oleh manu-
sia, namun hanya bisa diikuti dan dipahami. Manu-
sia untuk mengikuti hukum alam harus memahami
karakter dari alam. Sedang untuk bisa mengenal
alam, manusia harus melihat kedalam dirinya sen-
diri, karena manusia dianggap sebagai miniatur
alam.

Yang dianggap salah, atau dosa dalam baha-
sa Kristen, adalah pelanggaran terhadap hukum
alam. Jika alam dilanggar maka akan membuat se-
luruh kehidupan terganggu (Suseno 2003). Dalam
hal ini orang Jawa sering menggambarkan dengan
Samudra, yang pada dasarnya adalah tenang namun
karena ada angin menerpa maka muncul gelombang
pada seluruh Samudra yang menjadi mengerikan.

GKJTU harus membangun konsep teo-
loginya berbasis dua konsep kepercayaan Jawa itu.
Hal ini bukan berarti harus meninggalkan corak teo-
logia yang sudah ada, yang merupakan hasil dari se-
jarah. John Calvin sebenarnya juga mengajarkan
bahwa dalam seluruh alam semesta terdapat pe-
nyataan Allah, yang artinya Alam juga dilihat se-
bagai sakral.(Institutio [Christianae religionis] t.t.)
Dengan demikian konsep Manunggaling kawula lan
Gusti sangat mudah untuk dipakai sebagai dasar
GKJTU berteologia.

Konsep inkarnasi Yesus juga sama dengan
konsep manunggaling kawula lan Gusti. Allah yang
tak terbatas mewujud dalam keterbatasan manusia.
Untuk hidup benar orang Kristen harus seperti
Yesus, yaitu adanya keselarasan antara manusia dan
Allah. Dalam hal ini GKJTU harus merekonstruksi
konsep inkarnasi dari perspektif Eropa ke dalam
konteks Jawa.

Demikan juga dengan konsep keselarasan,
GKJTU harus mambangun konsep kerajaan Allah
dengan berpijak pada konsep ini. Kerajaan Allah da-
lam iman Kristen merupakan hal yang penting dan
harus diwartakan di dunia, begitu pula dengan ke-
selarasan dalam kepercayaan Jawa. konsep kerajaan
yang otoriter dan hirarkis dalam perspektif Eropa di-
ubah dengan konsep Keselarasan yang setara.

Hibriditas Dogma

Dogma adalah konsep pengajaran yang di-
buat berdasar dari teologia yang dipercayai. Bentuk
sistematis dari teologia yang dikembangkan sebuah
gereja adalah dogma. Dengan demikan dogma ber-
fungsi mempermudah umat untuk belajar tentang
teologia. Dogma juga berfungsi sebagai pengikat
dan identitas umat Gereja.

GKJTU mengidentifikasi diri memiliki dog-
ma yang tertulis dalam Katekismus Heidelberg (KH)
dan Pelengkap Katekismus Heidelberg (PKH) (Tata
Dasar dan Tata Laksana GKJTU. KH adalah kate-
kismus yang dubuat Calvin serta sebagai identitas
gereja-gereja Calvinis, sedang PKH adalah peng-
ajaran yang dibuat oleh GKJTU sendiri terkait deng-
an sikap terhadap bidang-bidang kehidupan yang ti-
dak dibahas dalam KH. Bidang-bidang yang dibahas
dalam PKH adalah bidang Politik, Ekonomi, plura-
litas agama, Budaya, dan lingkungan hidup (PKH
2008).

KH berisi tentang ajaran kekristenan dalam
konteks Eropa saat Calvin masih hidup. Dengan
demikian KH hanya mengajarkan tentang konsep
keimanan dalam konteks bersengketa dengan ke-
percayaan gereja Katolik. Sedang PKH sebatas
pengajaran untuk menilai berbagai bidang dan

110

Volume 4, Nomor 1, Januari 2020



bagaimana menyikapinya yang berpijak dari KH. Itu
artinya GKJTU belum bisa membangun dogma dari
basis Jawa.

Seharusnya GKJTU membuat sistem peng-
ajaran yang didasarkan dari hibriditas teologi yang
diusulkan tadi. Bagaimana tentang ketuhanan, ke-
manusiaan dan persekutuan harus dibuat tersistem
dalam satu ajaran. Dalam hal ini bisa juga GKJTU
membandingkan dengan primbon-primbon Jawa
(Primbon adalah buku tentang ajaran kepercayaan
Jawa dalam menyikapi kehidupan. Di dalamnya di-
atur bagaimana dan kapan manusia harus me-
lakukan kegiatannya sehari-hari berdasar ke-
percayaan Jawa. ada banyak versi pribon yang ada di
Jawa, salah satu yang terkenal adalah primbon
Bantal Jemur ada makna). Orang Jawa selalu me-
lihat primbon dalam melakukan berbagai kegiatan
atau acara ritual agar bisa selaras dan selamat.

Hibriditas Ritual

Dari teologia dan dogma yang ada di
GKJTU, yang merupakan produk budaya Eropa, ma-
ka liturgi dalam ritual peribadahan menjadi Eropa
sentris. Ritual gerejawi menggunakan nyanyian dan
lagu Eropa, begitu juga musiknya. Simbol-simbol
yang dipakai juga dari Eropa, misalnya lilin, stola,
toga, dll. Dan yang terpenting unsur-unsur liturgi ju-
ga Eropa sentris, misalnya setelah pengakuan dosa
dilanjutkan dengan berita anugerah. Dalam konsep
tersebut dosa dianggap sebagai pelanggaran dan ke-
salahan, sehingga diselesaikan dengan mengakui
serta dibenarkan. Sedang dalam konteks Jawa dosa
adalah bersikap tidak pantas atau tidak seharusnya
yang berdampak dengan rasa malu.

GKJTU harus memperhatikan model ritual-
ritual Jawa dan mengadopsi dalam liturgi gerjawi.
Nyanyian dibuat dengan model Jawa yang meng-
utamakan keteduhan dan kesunyian batin. Symbol
liturgi diubah dengan simbol-simbol yang biasa di-
pakai oleh orang Jawa dalam ritualnya, misalnya
kemenyan, bunga, dan buah-buahan. Pakaian gereja-
wi diubah dengan model Jawa, misalnya Beskap
(pakaian Jawa).

Selain itu hari-hari besar juga harus di-
sesuaikan dengan hari-hari sakral budaya Jawa. Di
Jawa ada hari-hari dan momen yang dianggap sak-
ral, misalnya malam satu Sura (bulan itu semua
orang dilarang mengadakan acara-acara besar atau-
pun membangun sesuatu. Hal itu karena bulan ini di-
anggap sakral), masa hendak bercocok tanam, masa
pasca panen, dan yang lainnya. Natal, Pentakosta,
Paskah, harusnya dikemas dengan hari-hari sakral
Jawa tersebut.

Tindakan itu harus dilakukan secara masip
pada umat Gereja Kristen Jawa (GKJTU). Semua
ajaran, ritus, dan aksi harus mengarah pada pem-
bentukan ruang keempat itu. Maka dengan singkat
bisa dikatakan, pembinaan warga gereja harus ber-
basis pada pembentukan ruang keempat.

Pandangan ini ditemukan oleh penulis ketika
mengadakan penelitian pada beberapa warga
GKJTU vyang berada di sekitar lereng Gunung
Merbabu. Mayoritas warga GKJTU di lereng
Gunung merbabu memiliki sejarah yang berbeda
dengan GKJTU di tempat lain. Gereja-gereja ini
lahir pada tahun 1965, pasca kejadian Gerakan 30
september 1965. Itu artinya mereka tidak meng-
alami proses hibriditas dengan orang Eropa atau
kolonial Belanda. Mereka tetap memakai tradisi
GKJTU namun mereka juga menjalankan ritual bu-
daya Jawa. ada beberapa desa dilereng Gunung
Merabu mayoritas warga GKJTU namun pesta rak-
yat paling meriah bukan pada perayaan Natal,
namun pada Perayaan Saparan. Saparan adalah pe-
rayaan masyarakat Jawa yang dilakukan pada bulan
dan penanggalan Jawa, yaitu bulan Sapar. Biasanya
pada bulan Sapar, masyarakat sudah selesai me-
manen hasil pertaniannya sehingga dirayakan deng-
an sangat meriah. Perayaan ini mewajibkan anggota
masyarakat untuk saling mengunjungi.

Warga GKJTU lereng Merbabu masih mem-
praktekan ritual budaya Jawa. mereka masih meng-
adakan peringatan pasca kematian, tiga hari, tujuh
hari, sampai mendak. Upacaya slametan sampai saat
ini masih dilestarikan oleh orang Jawa, bahkan ritual
ini bisa dipakai ukuran sebagai orang Jawa (Puspita,

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja.... 111



2018, p. 268-269). Yang menarik dalam mem-
praktekan ritual itu yang diundang adalah semua
warga lingkungan yang tidak dibedakan agamanya,
sedang doa yang dipakai dalam upacara itu tata cara
agama Kristen. Khusus upacara pasca kematian war-
ga gereja tidak mendoakan arwah yang telah me-
ninggal. Dengan demikian GKJTU lereng Merbabu
telah berhasil membentuk ruang keempat dengan
baik, sehingga mereka tidak dianggap orang asiang
lagi dalam konteks masyarakat Jawa.

Dengan berada pada ruang keempat itulah
GKJTU akan bisa bermakna. Seharusnya Pem-
bangunan ruang ke empat menjadi basis pembinaan
warga Gerja. Gereja tidak lagi disibukan dengan
identitasnya, namun sudah jauh melangkah untuk
bersama-sama mengatasi persoalan masyarakat,
misalnya kemiskinan. Karena Gereja jika tidak me-
lakukan tindakan itu sebenarnya bukan gereja yang
benar (Nugroho, 2019, p. 107-109).

KESIMPULAN
Ketika Gereja sudah ditolak dalam kon-
teksnya berarti gereja sedang dalam situasi mati suri.

DAFTAR RUJUKAN

Aritonang, Jan S. (2004). Sejarah perjumpaan Kris-
ten dan Islam di Indonesia. BPK Gunung
Mulia, 2004.

Bhabha, Homi K. (2012). The Location of Culture.
Routledge.

Creswell, John W. (2015). Penelitian Kualitatif &
Desain Risert, Terj. Ahmad Lintang
Lazuardi Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

End, Th. Van Den. (2000). Enam Belas Dokumen

Dasar Calvinisme. Jakarta: BPK Gunung

Mulia.
Habermas, Jirgen. (2014). Between Naturalism and
Religion: Philosophical Essays. John
Wiley & Sons.

Herwanto, Lidia. (2002). Pemikiran dan Aksi Kiai
Sadrach. Jogjakarta: Mata bangsa.
Kraidy. (2007) Hybridity, OR the Cultural Logic of
Globalization. Pearson Education India.

Gereja tidak mampu hidup dengan panggilannya un-
tuk membawa kabar sukacita di bumi, namun juga
tidak lenyap dari dunia. Situasi ini yang terjadi pada
Keristenan di Jawa pasca penjajahan Belanda
sampai saat ini.

Persoalan sebenarnya adalah tentang iden-
titas dari kekristenan di Jawa. Identitas kekristenan
Jawa berada dalam ruang ketiga, atau dalam
hybriditas. Hal ini nyata ketika dilihat dari teori
Bhabha tentang budaya hybrid. Dengan demikian
GKJTU sedang dalam kegamangan identitas.

Identitas GKJTU harus diselesaikan untuk
bisa diterima sebagai bagian dari orang Jawa. Pe-
nyelesaianya adalah dengan kembali melakukan
membentuk ruang baru bersama budaya Jawa, yaitu
ruang keempat, di situ melakukan mimicry dan ter-
cipta hybriditas. Tindakan ini harus dilakukan deng-
an massif oleh Gereja. Maka sarana paling tepat un-
tuk mendorong tindakan ini adalah melalui Pem-
binaan warga gereja yang terfokus pada pem-
bentukan ruang keempat.

Lombard, Denys. (1996). Nusa Jawa: Batas-batas
pembaratan. PT Gramedia Pustaka Utama.

Nugroho, Fibry Jati. (2019). “Gereja Dan Kemis-
kinan: Diskursus Peran Gereja di Tengah
Kemiskinan” Evangelikal: Jurnal Teologi
Injili dan Pembinaan Warga Jemaat, 3 (1).

Partonadi, Soetarman Soediman. (2001). Komunitas
Sadrach dan akar kontekstualnya. BPK
Gunung Mulia.

Puspita, Ayunda Riska. (2018). “Refleksi
Kepercayaan Pesisir Pantai Prigi dalam
Sajen  Slametan  Njangkar”,  Jurnal

Masyarakat dan Budaya. 20 (2).

RIP. (2003). Rencana Induk Pengembangan 2003-
2028 GKJTU. Sinode GKJTU.

Said, Edward W. (2014). Orientalism. Knopf
Doubleday Publishing Group.

112

Volume 4, Nomor 1, Januari 2020



Ward, Peter. (2013). Liquid Church. Wipf and Stock  Weber, Max. (2013). The Protestant Ethic and the
Publishers. Spirit of Capitalism. Routledge.

A. Mujiyono & F.J. Nugroho, Penciptaan “Ruang Keempat” Sebagai Basis Pembinaan Warga Gereja.... 113



